

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

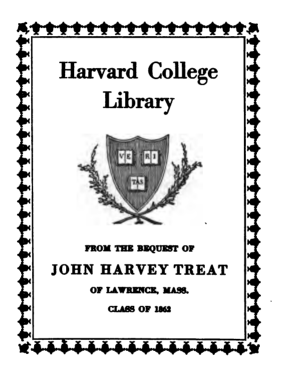
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

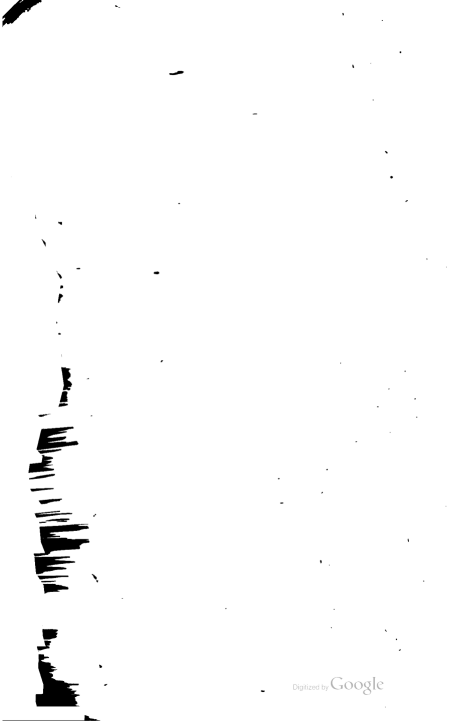
#### **About Google Book Search**

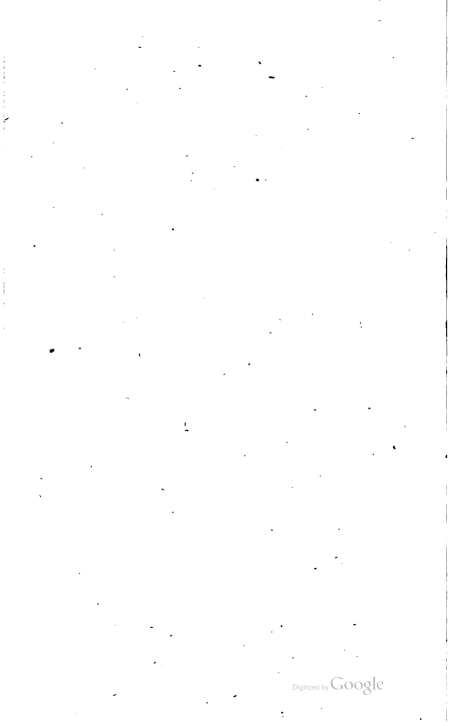
Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



## CP 385.5







# христіанское чтеніе

#### ЕЖЕМЪСЯЧНОЕ ИЗДАНІЕ

#### при

# с**анктпет**ербургской д**ухов**ной

АКАДЕМІИ.

Наздани на основани Апосиоль и Пророкъ, сущу красугольну санону Інсусу Хрисшу. Ефес. 5, 20.

# ЧАСТЬ ОДИННАДЦАТАЯ.

САНКТПЕТЕРБУРГЪ,

въ Типографія Медицинскаго Департамента Минист. Впутр. Дълъ 1 8 2 3.

## <del>ср. 385.2</del>0 СР 385,5

HARVARD COLLEGE LIBRARY TREAT FUND JLG G 192 J

Оть Цензурнаго Комитета, учрежденнаго при Санктпетербургской Духовной Академін, печатать позволено сь твмъ, чтобы до выпуска изъ Типографіи представлены были въ Цензурный Комитеть сель экземпляровъ сей книги, для препровожденія оныхъ, куда слёдуеть, на основанія узакоменій. С. Петербургъ, Іюня 12 дня 1823 года.

Семинаріи Ректоро Архимандрито Полкарпо.

# О МУЧЕНИКАХЪ ПАЛЕСТИНСКИХЪ. (Привавление къ осьмой енить Е.). севіевой Церковной Исторіи.)

¥.

Въ девящнадцатый годъ царсшвованія Діоа клишіанова, въ мъсяцъ Ксаноикъ, который у Римлянъ называется Априллій, предъ праздникотъ спасишельныхъ страданій Христовыхъ, при правителъ Палестины Флавіанъ, вдругъ разосланы были вездъ указы, которыми повелъвалосъ: церкви разрушать до основанія, Священныя книги истребляти и повельвалось: церкви разрушать до основанія, Такого содержанія быль первый указъ, изданный противь насъ. Но спустя мемного вышли другіе указы, которыми помельвалось: всёхъ Предстоятелей церков

ныхъ, гдѣ шолько они были, сперва заключашь въ узы, а пошомъ всѣми мѣрами принуждашь приносишь богамъ жершву.

### О Прокопів, Алфев и Закхев, Мученикахъ.

Гл. І. Первый изъ мучениковъ Палесшинскихъ былъ Прокопій. Онъ не былъ и въ шемниць, но прямо при самомъ началь предпредъ судъ областеначальника. ставленъ На учиненное ему приказание, принести богамъ жершву, онъ сказалъ, что знаетъ одного Бога, которому должно приносить жершву шакъ, какъ Онъ повелълъ. Когда же ему вельно было по крайней мъръ сдълать возліяніе въ честь четырехъ Государей, онъ произнесъ не къ чести ихъ сіе стихотворческое изречение: Ех ауадо дола κοιρανίη έις κόιρανος έςω, είς βασιλέυς \*), Η шушъ же лишенъ головы, въ осьмый день, мъсяца Десія, по Римскому же счисленію, за семь дней до Идовъ Іюня, дъ чешвертый день \*) Т. е. не хорошо, гдъ много властей; одинъ должень быть верхонный начальники, одины парь. And the Barrier

×.

недъли. Это было первое явление въ Кесарін Палестинской. Но послѣ сего въ семъ же городъ весьма многіе изъ Начальниковъ памошнихъ церквей, мужественно претерпъвъ жестокія мученія, показали примъры величайшихъ подвиговъ. А другіе, еще прежде унывъ въ душъ своей ошъ страха, попчась ослабъвали при первомъ на нихъ нападении. Всъ прочіе испышали различные роды мукъ: неизчешные удары розгъ, терваніе и строганіе ребръ, тягостнѣйшія узы, онгь кошорыхъ иногда выламывались руки. Не смотря на то, они до конца переносили всъ сіи мученія, кошорымъ подвергаемы были по неисповъдимому суду Божію. Иного, схванивъ за руки, подводили къ жертвеннику, клали ему въ правую руку нечиспую и беззаконную жерпяву, и пошомъ освобождаля, шакъ какъ бы онъ принесъ жершву. Другой вовсе и не прикасался, но полько говорили о немъ, будпо онъ принесъ жершву, и онъ ошходилъ ничего нe говоря. Иного, поднявъ полумершвымъ, бросали какъ умершаго, и развязавъ ему узы, счищали между принесшими жершву. Другаго, когда онъ кричалъ и увърялъ, чшо не

E

буденть повиновашься, многочисленные нарочно для шого присшавленные люди, зая жимая ему уста заставляли молчать, и насильно прогоняли, хошя онъ и не приносилъ жершвы. Такъ-шо для нихъ много значило и що, есшьли хошя одинъ видъ давали своему делу. Изъ толикаго числа только Алфей и Закхей удосшоились вънца Свяшыхь мучениковь. Претерпъвъ удары розгъ н спроганіе ребръ, шяжкія узы и соединенныя съ шъмъ мученія, и другія различныя исшязанія, цълые сушки просшоявь ногами въ чешырехъ скважинахъ мучишель. ной колоды, они, за исповъдание единаго Бога и единаго Царя Іисуса Хрисша, какъ за нъкую хулу, подобно первому оному Мученику, преклонили главы подъ мечь, и скончались въ семнадцашый день мъсяца Дія, по Римскому же счисленію за 15 дней до Календъ Декабря.

#### О Мученикь Романь.

II. Достойно памяти и шо, что въ тотъ же день въ Антиохіи происходило съ Романомъ. Родомъ онъ изъ Палесщины, Діа-

конъ и заклинашель Кесарійской церкви. Находясь въ Аншіохія при самомъ разрушенія церквей, когда увидъль, чшо многіе изъ мужей съ женами и дъптыми шолпами идупть къ идоламъ и приносящъ жершвы, не могъ перенесити такого зрълища, и движимый ревностію по Въръ, подошелъ и громко началъ упрекать ихъ. За сію дерзость его схващили, и онъ явилъ себя мужесшвеннъйшимъ свидъшелемъ исшины. Ибо когда судія приговориль его на косшерь, онь пошель на оный съ веселымъ лицемъ и величайшею гошовносшію. Его повели, привязали къ сшолпу, оклали дровами, и когда зажигашели ждали шолько повельнія ошь Государя, который тушъ присутствовадъ, онъ воскликнулъ: "гдъжъ для меня огонь?" Когда онъ сказалъ сіе, предсшавляють его предъ Государя, и онъ осужденъ на новую казнь: вельно было ошсьчь у него языкъ. Претерпъвъ мужественно отсъчение языка, онъ на самомъ дълъ показалъ всъмъ, чщо страждущихъ за Въру поддерживаетъ Божественная сила, которая облегчаеть ихъ бользнь и украпляеть духъ ихъ. Узнавъ о новой казни, мужесшвенный подвижникъ не

Ş

устрашился, но добровольно высунуль языкъ. и съ величайшею гошовностію ощаваль его на ошсъченіе. Послъ сего мученія заключенъ былъ въ шемницу, и страдая шамъ долгое время, когда насшупало двадцашильтіе царсіпвованія, и когда по обыкновенію повсюду провозглашена была свобода всъмъ узникамъ, одинъ онъ, имъя объ ноги продъшыми въ пять отверстій колоды, въ ней же быль удавлень, и украсился венцемь мученичества, котораго желаль. Хотя сіе происходило съ нимъ и въ чужой земль, но какъ онъ родомъ изъ Палесшины, що и долженъ счиппапься между мучениками Палесшинскими. Вошъ какія были произшествія въ первый годъ гоненія, когда оно преслъдовало однихъ шолько Предсшояшелей церкви.

## О Тимооев, Агапів, Өекль и другихъ осьми Мученикахъ.

III. На другой годъ, когда гораздо сильнъйшая возгорълась на насъ война, при областеначальникъ Урбанъ, присланы были царскіе указы, которыми повелъвалось, чтобы всъ безъ изъятія во всъхъ горо-

8

дахъ приносили идоламъ жершвы. Тогда Тимовей, прошедний безчисленныя мукя въ Палесшинскомъ городъ Газъ, и наконецъ сожигаемый медленно на легкомъ и слабомъ огнъ, шерпъніемъ своимъ показалъ очевидное свидъшельсшво искреннъйшей въры въ Бога, и получилъ вънецъ священныхъ подвижниковъ Въры. Вмъстъ съ нимъ Агапій и Өекла, показали великую швердосшь духа, и осуждены на сиъденіе звърями. А чшо было послъ шого, шому могъ ли не подивишься кшо изъ видевшихъ, и можешъ ли не ужаснушься кшо изъ слышавшихъ? Тогда какъ у язычниковъ происходило всенародное шоржество и производились обыкновенныя зрълища, пронесся большой слухъ, чшо вмъсшъ съ находившимися у нихъ въ уваженіи бойцами, высшавлены будушъ на бой и недавно осужденные на снъденіе звърями Хрисшіане. И шакъ когда молва сія носилась и распространялась повсюду. шесшь юношей, изъ конхъ одинъ родомъ изь Понша, именемъ Тимолай; другой изъ Триполя, Финикійскаго города, именемъ Діонисій; трешій изъ нихъ, Діоспольской церкви Улодіанонъ, по именц Ромилъ, н

9

еще двое Египлияне, Пансій и Александрь. и другой соимянный ему Александръ изъ Газы, тогда какъ Урбанъ подходилъ къ зрълищу, гдъ выпускаюшъ звърей, связавъ прежде руки свои, въ знакъ швердой гошовносши къ мученичеству, бъгомъ подбъжали къ нему, объявили, что они Христіане, н сею рынимостію на всь былы показали. чно укрѣпленные върою въ Бога всего міра не спрашащся и нападенія звърей. Симъ они не мало изумили какъ самаго областеначальника, шакъ и окружавшихъ его, и немедленно заключены были въ шемницу. Спустия немного дней присоединилось къ нимъ двое другихъ, пзъ коихъ одинъ еще прежде ихъ за неоднократное исповъданіе претерпълъ шяжкія и различныя муки, имя ему Агапій; а другой, по имени Діонисій, досшавлявшій имъ потребное для шълесной жизни. Всъмъ симъ осьми мученикамъ въ одинъ день ошсвчены главы въ Кесаріи, въ двадцать четверный день мъсяца Дисщра, или за девять дней до Календъ Апръля. Тогда произошла перемъна въ Императорахь: главный изъ всвхъ, и вторый по немъ избрали часшную жизнь. Съ того

времени дъла общественныя начали приходишь у нихъ въ расшройсшво; а немного спусшя, когда Римская держава разделилась сана въ себъ, между ними возгорълась жеспюкая война, и сіе раздъленіе и произшедшія ошъ шого возмущенія не прежде кончились, какъ когда дарованъ былъ миръ всвиъ. находившинся въ Римской державъ, Хрисшіанамъ. Когда же миръ сей возсіялъ для всъхъ, какъ свъптъ, послъ шемной и мрачной ночи, тогда и Римская Имперія возврашила себъ прежнее благоденствіе, единодущіе и спокойствіе, и всъ одушевились тою взаниною любовію, въ какой жили предки. Но о семъ скаженъ подробнъе въ надлежащее время, а теперь продолжимъ наше повъствование.

### О Мученикь Апціань.

1V. Кесарь Максиминъ, вступившій шогда на пресшолъ, какъ бы въ доказательстиво, что онъ оттъ природы носитъ въ себѣ нечестіе и вражду на Бога, воздвигъ на насъ гоненіе съ большею силою, нежели его предшественники. И такъ, когда всѣ пришли въ ведикое смущеніе, и разсыпались по раз-

яымъ спюронамъ, и когда всякой всячески спарался избавищься опть опасности, и повсюду все прилило въ движение: какое досташочно намъ будетъ слово, чтобы досшойно изобразишь любовь къ Богу и смълосшь, съ каковою исповъдалъ Его блаженный, подлинно крошкій агнецъ, мученикъ Аппіанъ, который всей Кесаріи, предъ врататами оной, показалъ чудный примъръ въры въ единаго Бога. Ему не было и двадцати лътъ. Еще прежде, когда онъ для образованія въ мірскихъ наукахъ жилъ долгое время въ Беришъ, ибо имълъ и весьма богашыхъ родишелей, онъ невъроящное ВЪ томъ городъ показалъ презръние къ юношескимъ удовольствіямъ, и не повредивъ своихъ нравовъ ни шълесною красоною, ни обхожденіемъ съ молодыми шоварищами, любилъ пъломудріе, располагалъ жизнь свою сообразно съ закономъ Хрисшіанскимъ, и жилъ чесшно, воздержно и благочесшиво. Есшьлижъ нужно упомянушь и о его ошечесшвъ, дабы и ему доставить честь швив, что изъ него произшель мужественный поборникь Въры; по охошно сдълаемъ и сіе. Есшьли кшо энаешь Паги, не маловажный городь въ Ликін,

ню юноща происходиль одинуда. Когда же. по окончанія въ Беришъ ученія, возвращияся онъ въ отечество, гдъ отецъ его былъ первымъ изъ чиновныхъ, шогда увиделъ, чщо ему нельзя жнить съ опщемъ и родскивенниками, поелику жизнь благочесшивая имъ не правилась. И посему какъ бы движимый Божесшвеннымъ духомъ, по природной любви къ философіи, или паче, по влеченію Божесшвенной и исшинной мудросши, презрѣвъ инимую славу міра, сего, и поправъ плошскія сласши, шайно ушель изъ дому, не забощясь и о дневномъ пропишания въ надеждъ и уповании на Бога, и руководимый Божественных Духовь, пришель въ городъ Кесарію, гдв уже готовъ былъ для него мученическій вънець за Въру. Онъ жиль вмъслгь съ нами. Обогашившись познаніемъ Священнаго Писанія, сколько можно было въ корошкое время, и укрѣпивщись подвижническими шрудами, онъ прославился шакою кончиною, при видь которой могъ ли кто не пришини въ изумление, и о кошорой сдые на, можещъ ли кшо не подивишься бодрос. ши, смѣлосщи, швердости, и наипаче p\* нимодни на таков предиріятие, нъ кото-

рыхъ оказываешся ревносшь по Въръ, н духъ поистинъ выше, нежели человъческий? Въ трепий годъ гоненія, когда Максиминъ въ другой разъ вооружился на насъ, и когда повсюду разосланы были ошъ мучищеля указы, возлагавшіе на градоначальниковь обязанность, чтобы всв безь исключенія приносили жершвы; когда ввсшники по всему городу Кесаріи совывали въ идольскіе храмы мужей съ женами и дънъми, по приказанію областеначальника; и притомъ, когда тысященачальники вызывали поимянно каждаго по списку, и всв повсюду поражены неслыханною бурею золь: тогда упомянутый подвижникъ, не давъ никому знашь о своемъ наміренія, тайно ощъ насъ, жившихъ съ нимъ въ одномъ домъ, и скрышно даже опъ окружавшихъ обласшеначальника оруженосцевь, сь неустрашимостію подошель кь Урбану въ то время, когда онъ дълалъ жершвенное возліяніе, сміло взяль его за руку, немедленно остановиль жертвоприношеніе, и весьма убъдительно, съ Вожественною какою-шо силою, совышоваль ему отринуть заблужденіе: ибо нетрилично, говорияъ онъ, оставивъ единаго испиннато

Вога, приносиль жершву идоламь и лемонамъ. На шаковой поступокъ юноши, конечно, должно смотръть, какъ на дъйствіе Божественной силы, которая побудила его къ шому, и какъ бы возвъсшила чрезъ ню, что истинные Христіане не нолько не опрекающся отъ Въры въ Бога всего ніра, колнорую однажды приняли, и не шолько презирающъ всѣ угрозы и сопровождающія ихъ мученія, но приходящъ въ большее дерзновение, говорлить языкомъ смълымъ и свободнымъ, и, есшьли возможно, самыхъ гонишелей изъ шыны невъдънія сшарающся привести въ познание единаго Бога.-Подвижника нашего за сію сивлоснив въ шу же минуту окружавшие областеначальника стали терзать, какъ лютые звърн, и посль того. какъ онъ мужесшвенно прешерпълъ безчисленные удары по всему шелу, ошдали его подъ стражу, гдв находился целые сушки, будучи поставленъ ногами въ мучищельную колоду. На слъдующий день, когда его представили къ судіи, и принуждали принести жершву, онъ показалъ крайнюю ливердосны вь перенесени ужасныхъ мукъ и спраданій не однажды и не дважды, но многокраший

шерзали ребра его до появленія косшей **н** внушренностей. Били его по щекань и тев лакъ, что ощъ опухоли лица не узнавали его и шѣ, кошорые хорошо и давно знали его. Поелику же в сін мученія не преклоняли его, шогда мучишели, обернувъ ноги его въ напоенный масломъ ленъ, по приказанію зажгли оный, и страданіе, какое тогда чувствоваль блаженный, превосходить, мнъ кажешся, всякое описаніе. Огонь, сжаривъ плошь его, проникалъ и въ косши, и влажносшь изъ шаявшаго шѣла, подобно воску, лилась и шекла. Но онъ и при севъ осшался непоколебимъ, между шъмъ какъ самые враги были побъждены и приведены въ смущеніе необыкновеннымъ его шерпъніемъ. Его опять заключили въ узы. Когда на шретій дель привели его предъ судію, и онь швердо спояль въ шехь же мысляхь, то уже полумертваго бросили въ море. А есщьли сказащь, чшо случилось вдругь послѣ сего, шому едва ли повъряшъ не бывшіе очевидцами. Хошя я это и знаю, но не могу не предать потомству такого собышія, которому свидетелями были вообще всь жишели Кесаріи. Люди всякаго возра

ста видъли удивительное сіе зрълище. Какъ скоро свящый оный и преблаженный Мученикъ вверженъ былъ въ неизмъримую, какъ инъ казалось, глубину моря, вдругъ подня. лась шакая большая буря и шакое волненіе, что возшумвло море и все вокругь его, шакъ чито и земля и весь городъ пришли ошъ шого въ сопрясеніе. Во время сегото необыкновеннаго и внезапнаго волненія, море изрыгнуло предъ враща города шело свящаго Мученика, какъ бы не могши носнињ въ себъ онаго. Такова была кончина блажевнаго Аппіана, совершившаяся во вшорый день мъсяца Ксаненка, или за чешыре дня до Ноновъ Апреля, въ пяшницу.

### О Улигань и Едесть Мученикахъ.

V. Въ шо же время и въ шъ же дни, юноша именемъ Улпіанъ, въ городъ Тиръ, послѣ сильныхъ побоевъ и жесшочайшихъ ударовъ бичами, защищъ вивсшъ съ собакою и аспидомъ, ядовишымъ гадомъ, въ сырую воловью кожу, и брошенъ въ море. По сему послъ мученичества Аппіана, кажешся, ксшащи было намъ упомянушь и о 2

ЧАСТЬ ХІ.

немь. Спустя не много, претерпъль одинаковыя съ Аппіаномъ мученія родный брашъ его, какъ по небесному рожденію, шакъ и по земному имъвшій одного съ нимъ ошца. Посль многокрашныхъ подвиговъ исповъдничества и долговременнаго мученія во узахъ; послѣ приговоровъ областеначальника, осуждавшихъ его на рудокопни въ Палесшину, и послъ философскаго образа жизни, KOторый онъ постоянно сохраняль, нося на себъ философскую епанчу: ибо онъ учился болње брата своего, и упражнялся въ наукахъ философскихъ,-когда наконецъ, въ бышность свою въ Александріи, увидель шамъ, чшо судія, исшязывавшій Христіань, не полагалъ мъры наглосши своей, шо вслчески издъваясь надъ почшенными мужами, то женъ, строго сохраняющихъ цъломудріе и Аввъ, обрекшихъ себя на сохранение дъвства, опідавая въ блудные домы на поруганіе, поступилъ подобно брату своему. Поелику для него несноснымъ казалось смотръть на такія наглости, mo ОНЪ СЪ швердостію духа подошель къ судіи, словами и делами осрамилъ его и обезчестилъ, и посль шого съ великимъ мужествомъ

. 18

прешерпъвъ многоразличныя мученія, скончался шакою же кончиною, какою и брашъ, брошенъ бывъ въ море. Вошъ чшо произошло съ нимъ спусшя не много времени, какъ я сказалъ.

#### О АГАПІЗ МУЧЕНИКА.

VI. Въ чешвершый годъ гоненія, за двенадцаниь дней до Календъ Декабря, или въ двадцашый день мъсяца Дія, на канунъ суббошы, въ Кесарін же, въ присушствін санаго мучишеля Максимина, когда онъ для дня своего рожденія даваль народу блисшашельныя зрълища, ошкрылось удивишельное, по истинъ достойное описанія зрълище. Издавна было въ обыкновения, естьли когда, то наипаче въ присутствии Государей, увеселять зрителей гораздо любопытнъйшими представленіями. Для сего представляемо было что нибудь новое, ръдкое и необыкновенное: выводили живошныхъ, приведенныхъ изъ Индія или Евіопін, или изъ другой какой нибудь земли; или проворные из людей показывали свое искуство въ швлодвиженіяхъ, и швиъ приносили много

Digitized by Google

\_\_\_\_

\*

١

удовольствія зришелянь. По сему конечно и шогда, поелику самъ Государь ошкрывалъ зрълнще, долженствовали быть и самыя выдумки лучше и необыкновеннъе. И шакъ. что же шамъ было? Исповъдникъ ученія Христова выводится на средину, поборникъ елиной и испинной Въры. – Это Агапій, другой, а не шошъ, о кошоромъ мы недавно сказали, что онъ вмъсптъ съ Өеклою осужденъ на снъденіе звърями. Его и прежде сего болве трехъ разъ торжественно выводили вмъсшъ съ пресшупниками нзъ темницы на позорище; но судія, послъ угрозъ, що подъ видомъ сожальнія, що въ надеждь, чшо онъ перемънишъ свое намъреніе, всегда ошлагаль подвигь его до другихъ случаевъ. Теперь вывелъ его предъ лице Государя, какъ бы нарочно сохранивъ его на шо время, шакъ чшо и на немъ исполнилось оное изреченіе Спасишеля, по Божесшвенному въдънію предреченное ученикамъ: чшо ихъ поведушъ къ царямъ для свидътельства о Немъ. Мат. 10, 18. И шакъ высшавили его на средину поприща съ. однимъ преступникомъ, который, какъ говорили, уличенъ былъ въ убійствъ госпо-

20

дина. Но сей убійца господина, кошораго уже выставили на разшерзаніе звърямъ. удостоился милости и снисхожденія, подобно какъ оный Варавва, кошорый былъ при Спасишель. По всему театру раздались громкія похвалы Государю за сей человъколюбивый поступокъ его, что онъ спасъ человъкоубійцу в отпустилъ его съ честію и свободою. Поборника же Въры мучитель сначала подозваль къ себъ, пошомъ когда началъ совъшовашь ему осшавишь свои мысли, объщая ему за що свободу, онъ громогласно отвъчалъ, что не за худыя дела, а за Веру въ Создашеля вселенныя, онъ съ охошою и радосшію мужественно перенесенть все, чтобы съ нимъ ни дълали. Сказавъ сіе, онъ показалъ исшину словъ своихъ на самомъ дълъ: шошчасъ побъжаль на встръчу выпущенной на него медвідниці, и со всею готовностію отдаль себя на снъденіе. Послъ сего, поелику еще осшалось въ немъ дыханіе, онъ ошнесенъ въ шемницу, гдъ прожилъ одинъ день, а на следующій привесили къ ногамъ его камни, и пошопили въ моръ. Вошъ мученичество Aranis.

Digitized by Google

### О Сеодосии дъвицъ, о Домнинъ и Авксентиъ мученикахъ.

VII. Въ пятый уже годъ гоненія, во вторый день мъсяца Ксаноика, или за чепыре дня до Ноновъ Апръля, въ Кесаріи же, дъвица родомъ изъ Тира, именемъ Θеодосія, швердая въ въръ и скромная, еще не имъвшая и осинадцания лень, въ самый праздникъ Воскресеція Спасителя нашего пришла къ исповъдникамъ царсшва Хрисшова, находившимся въ узахъ и содержавшимся близъ судилища съ штемъ, чшобы навесшишь нхъ, и вивств, какъ кажется, просить, чшобы они воспомянули объ ней, когда предстануть предъ Господа. За сіе, какъ за какое нибудь беззаконное и нечесшивое дъло, воины схвашили ее, и повели къ областеначальнику. Онъ, какъ бъщеный и звъронравный, шошчасъ предалъ ее на жестокія и страшныя муки, растерзаль ребра и сосцы ел до самыхъ костей, и, тогда какъ она едва дышала, и однакожъ переносила все съ спокойнымъ и веселымъ духомъ, приказалъ бросищь ее въ море. Ошъ ней перешель онь къ другимъ исповъдникамъ,

и встахъ ихъ осудилъ на мъдные рудники въ Фену, Палестинскій городь. Посль того въ пяшый день мъсяца Дія, а по Римскому счисленію въ день Ноновъ Ноября, въ шомъ же городь, послаль на издныя рудокопни Сильвана (который быль еще тогда Пресвищеромъ и исповъдникомъ, а спусшя не много удостонася Епископскаго сана, и получилъ мученическую кончину), и другихъ съ нимъ, показавшихъ опышы непоколебимой швердосши въ Въръ, приказавъ напередъ раскаленнымъ жельзомъ повредишь имъ ноги въ самыхъ KO**л**ънахъ. Вмъсшъ съ симъ приговоромъ онъ предаль на сожжение мужа, оппличившагося въ другія времена многокрашными исповъданіяин: эпто быль Домнинь, коптораго чрезвычайная свобода мыслей извъещина была всъмъ. въ Палеспинъ. Послъ шого оный же судія, будучи скоръ на злые вымыслы, и проворенъ на изобръшение новыхъ оружий пронивъ ученія Хрисшова, придумывалъ для върныхъ неслыханныя дошолъ мученія. Именно, шронхъ осудилъ, чщобъ они кулакаин били другъ друга; Авксентія же почтеннаго и свящаго старца отдалъ на снъдение

звѣрямъ; другихъ же, доспигшихъ соверщен-

наго возрастия, сделавъ скопцани, определилъ на шѣ же рудокопни; вныхъ же послѣ шяж. кихъ мукъ заключилъ въ узы. Въ числъ сикъ послъднихъ былъ и Памфилъ, самый любезный для меня изъ всёхъ друзей моихъ, мужъ по всъмъ своимъ добродъшелямъ славнъйшій изъ всъхъ мучениковъ, бывшихъ въ наше вреия. Урбанъ, испышавъ его сначала въ красноръчіи и наукахъ философскихъ, сшалъ пошомъ принуждащь принесши жершву, и когда увидълъ, что онъ не соглашается на то, и ни мало не боится его угрозъ, крайне озлился и приказаль жесточайшимь образомъ мучищь его. Насышившись плошію его, кошорую безпресшанно и неушомимо когшями строгали съ ребръ его, и всемъ симъ шолько постыдивъ себя, сей звъроиравный оппослаль и его къ исповъдникамъ, содержавшимся въ шемницъ. Но какое возмездіе за сію жесшокость къ свящымъ получить отъ правосудія Божія сей нагло ругавшійся надъ мучениками Хрисшовыми, заключашь можно изъ шого, чшо уже въ сей жизни предварительно постигло его. Не много спустия времени послъ свиръпаго посшупка съ Памфиломъ, когда еще

24

онъ былъ обласшеначальниковъ, судъ Божій мгновенно посшигь его. По сему суду Божію топъ, который вчера съ высошы судейскаго пресшола изрекаль судь, который окружень быль толою оруженосцевъ и управлялъ всею Палесшиною областію, который съ Государемъ обращался какъ искреннъйшій другь его и объдаль съ нимъ за однимъ споломъ, въ одну ночь обнаженъ; лишенъ всъхъ почестей; покрышъ спыдовъ в безчестіевъ въ глазахъ тъхъ, которые прежде трепетали его, какъ начальника. Весь народъ, кощорымъ онъ управлялъ, слышалъ, съ какою онъ робостию, какъ женщина, испускалъ жалосшные вопля и мольбы. Самъ Максиминъ, кошорымъ онъ шакъ много гордился, снискавъ любовь его непомърными къ намъ жесшокосшями, перемънился въ неумолимаго и строжайшаго судію въ самой Кесарія. Онъ произнесъ на него смершный приговоръ, много осранивъ его прежде за шъ беззаконныя дъла, въ кошорыхъ онъ обличенъ. Но о семъ ны говоримъ мимоходомъ: при случав же онишемъ обсптоятлельнъе смертть и погибель шехъ нечестивыхъ, которые особен-

25

.

но на насъ вооружались, и самаго Максимина и его споспъщниковъ.

### О другихъ исповъдникахъ, **п** о мученичествъ Валентины и Павја.

VIII. Буря гоненія шестой уже годь поспоянно свиръпсшвовала прошивъ насъ; но еще прежде сего времени великое множеспво исповъдниковъ Въры находилось въ Оивандъ, въ мъсшечкъ Порфирипъ, получившемъ наименование ошъ камия сего имени, который такъ родится. Изъ числа ихъ ошправлены къ управляющему Палесшиною уужья съ женами и младыми дъшьми, числомъ сто безъ прехъ; и за то, чню они исповъдывали Бога всего міра и Хрисша, Фирмиліанъ областеначальникъ, преемникъ Урбана, сообразно съ царскимъ повелѣніемъ, приказаль раскаленнымь жельзомь прижечь. у нихъ згибы левыхъ ногъ съ самыми жилами, и кромв шого приказаль, сначала выколошь ножами правые глаза вмъсшъ съ оболочками и зрачками, а пошомъ прижигапельными орудіями ослепнить оные совершенно. Посль чего осудиль ихъ на рудо-

конки своей обласши, дабы изнурящь ихъ шрудами и страданіями. Но не сихъ только спрадальцевъ видъли глаза наши; ИЗЪ саныхъ Палесшинянъ пострадали тъ, о ко-. норыхъ мы сказали недавно, чшо они осуждены на кулачный бой. Они не хошъля получать содержанія изъ Государственной казны, и упражнящься въ кулачновъ бою. По сей причинь, не, говоря уже о областныхъ правишеляхъ, они были предстивлены самому Максимину. И показавъ непоколебимую твердость въры своей BЪ перенесения голода и ударовъ оптъ бичей, они понесли въ самой Кесаріи шакія же. какъ прежде упомянущыя, мученія, выбсть съ другими присоединимпимися къ нимъ исповъдниками. Вслъдъ за ними изъ взящыхъ въ городъ Газъ съ собранія, гдъ они занимались чшеніемъ Божественнаго Писанія, одни подверглись шаковымъ же сшраданілмъ, шо есшь, язуродованию глазъ и ногъ; а друтіе прешерпъли еще болье мученій: немилосердо спрогаемы были ихъ бока. Въ числь ихъ одна, по швлу жена, а по духу мужъ, не сперпъвъ угрозы, чно предана, буденть на безчесшіе, укоряда ширанна въ шонъ, чщо

27

поручнаъ власшь шакниъ жесшокниъ судіямъ; за чщо сперва съкли ее бичами, а попомъ повъсивъ на деревъ, спрогали у ней ребра. И когда, по повелънію судін, исполнипели казни продолжали мучить ее съ равною жесшокосшію: шогда другая какая-шо женщина, подобно первой возлюбившая девсшво, какъ казалось, по швлу слабая и презрвнная по виду, но сильная душею и въ немощнонь швль посившая высокій духь, решилась на шакой посшупокъ, на какой едва ли бы ръшились и шъ Греческие храбрецы, кошорые славились у нихъ свободою. Она изъ среды народа закричала на судію: "долго ля шебъ шакъ жесшоко мучищь сестру мою?« Онъ разъярившись шошчасъ приказываешъ схвашинь ее. Когда вышащили ее на средину, и она наименовала себя священнымъ именень Спасишеля, сшали убъждащь ее словами, чшобъ принесла жершву; и поелику она не слушала, ее насильно повлекли къ жерпъвеннику. Не перемънившесь въ духъ, и имъя въ себъ шу же бодросшь, она съ ошважносшію и смълосшію щолкнула жершвенникъ ногою, и опрокинула все вивств съ пригонювленнымъ на немъ огнемъ. Тогда, подобпо люшому звърю разсвиръпъвшій судія, съ самаго начала шакъ спрогалъ ребра ел, чщо никогда и ни надъ къмъ еще сего не дъльваль, и какъ будшо бы хоштьль насышнинься сырымъ ея мясомъ. Когда бъщенсиво его насышилось, шогда, связавъ ее вивсить съ названною ея сестрою, даль приговоръ, сжечь ихъ. Первая изъ нихъ родонъ, какъ говориля, изъ Газы; а другая, именемъ Валеншина, происходила изъ Кесарін, и была извъспина многимъ. Но какъ описаль достойно послъдовавниее за симъ мученичесшво, кошораго сподобнася преблаженный Павель? Съ приговоромъ на дъвсшвенницъ произнесенъ былъ и на него приговоръ смерши. Когда насшала ръшишельная минуша, и палачь уже поднялъ мечь свой, онъ просилъ его на малое время осшановишься. Прошеніе его было исполнено, и онъ громогласно молилъ Бога, сперва о единовърныхъ своихъ, прося Его ниспослащь имъ миръ и неукоснищельно даровашь свободу. Пошонъ молился о обращенін Іудеевъ къ Богу чрезъ въру во Хрисша; посав того по порядку о томъ же молился и за Самарянъ, шакже чимобы и язычники, пребывающіе въ заблужденія и невъдъ-

нін Бога, пришли въ познаніе, и приняли. истинную Въру; при чемъ не забылъ упомянушь и объ окружавшей его шолпъ народа. Послъ всего того,-о великое и неизреченное незлобіе!-и за самаго судію, приговорившаго его къ смерши, и за Государей. и за самаго палача, который готовъ былъ ошсъчь ему голову, во услышание его и всъхъ предстоящихъ просилъ Бога, чтобы Онъ не поставилъ имъ во грѣхъ того, что они учинили съ нимъ. Таковая велегласная молишва его привела всъхъ въ сосшраданіе о немъ, какъ о неправедной жершвъ смерпи, и у всъхъ извлекла слезы. А онъ приготовившись, какъ должно, и преклонивъ главу свою подъ мечь, сподобился свящой мученической кончины въ 25 день мъсяца Панема, или за 8 дней до Календъ Августа. Такова была кончина сихъ Мучениковъ. Спуспля немного времени явилось другихъ 130 подвижниковъ Въры Христовой. Они были изъ Египпа, и по повелънію Максимина, подвержены одинаковымъ съ подвизавшимися прежде въ Египтъ мученіямъ, то есть изуродованію глазь и могь; и одни изь нихь осуждены и посланы на упомянушыя рудоконня въ Палесшину, а другіе въ Киликію.

О Возгоръвшемся съ новою силою гонении; и объ Антонинь, Звбинь, Германь и Другихъ Мученикахъ.

IX. Послъ сихъ достохвальныхъ подвиговъ, подъемленыхъ добльсшвенными мучениками Христовыми, когда священная кровь ихъ кақъ бы начала потушать пламень гоненія, в трудившимся за имя Христово въ Оиваидъ на шамошнихъ рудокопняхъ сдълано послабление и дана свобода, и мы надъялись хошя не много подышашь чисшымъ воздухомъ, не извъсшно по какой причинъ, пошъ, кто имълъ власть надъ гоненіемъ Христіанъ, снова воспламенился на нихъ. Вдругъ по всъмъ обласшямъ разосланы были изданные прошивъ насъ указы Максимина. Областеначальники и самъ военачальникъ, объявленіями, письмами и публичными предписаніями понуждали всвхъ градоначальниковъ, также начальниковъ войска и гражданскихъ чиновянковъ, исполнящь въ шочиссици повелъніе

царя, ш. е. со всякою поспъщностію возобновлять пришедшія въ упадокъ идольскія. капища, строго смотръть, чтобы всъ безъ изключенія мужи съ женами, слугами, и самыми грудными младенцами, приносили жершвы и возліянія, и вкушали принесенныя ими жертвы; чтобы все продающееся на тор-. жищъ окроплено было жерптвеннымъ возліяніемъ, и чшобъ предъ банями посадишь скрышно людей, которые бы омывшихся оскверняли нечистыми жертвами. При шакихъ-шо обсшоятельствахъ, когда Христіане снова пришли въ величайшую скорбь. какъ и должно бышь; когда и невърные язычники жаловались на сім новосши какъ на излишнія и неумъсшныя, ибо онъ и для нихъ казались скучными и опіягопіншельными: и когда спірашная буря угрожала всемъ и повсюду: шогда Вожесшвенная сила Спасищеля нашего опять вдохнула въ подвижниковъ своихъ шакое мужесшво, чшо OHM бодро шли на всъ угрозы, и шогда, когда никшо не дълалъ имъ принужденія и насилія. Трое изъ върныхъ, согласившись между собою, подбъгають къ областеначальнику въ що время, когда онъ приносилъ жершву идоламъ, крича на него, чшобы опъ ощсшаль опть заблужденія: ибо нъшъ другаго . Бога, кромъ Творца и Создателя вселенныя: и на вопросъ: кшо они, смѣло исповъдали. чщо они Хрисшіане. Раздраженный симъ Фирмиліанъ, нисколько ихъ не мучивъ, ведвлъ оптрубнить ниъ головы. Одинъ язъ нихъ быль Пресвишерь, именень Аншонинь; другой назывался Зебниь, изъ Елевеерополя: третій Германь. Это было въ 13 день мьсяпа Дія, въ Иды Ноября. Въ топть же день ошощая въ слёдъ за ними нёкошорая жена именемъ Еннаса, изъ Скисополя, по убору, украшевшему ся голову, девсшвенница. Она не поступила подобно ниъ, но ее насильно повлекли и представили къ судін. Посл' бичей и великихъ поруганій, какія, безъ позволенія высшей власши, осивлился нанесши ей нъкшо Максисъ, Трибунъ сшоящихъ въ сосъдствъ воиновъ, человъкъ не стоющій своего имени, во всемъ гнусный, чрезвычайно дерзкий по нраву, во всъхъ посшупкахъ своихъ наглый, презираеный всъми, кошорые знали его. Онъ сиялъ съ блаженной всю одежду, плакъ чшо она осшалась покрышою шолько онъ чресль до

ЧАСТЬ ХІ.

Digitized by Google

3

۱

ногъ, а все прочее швло ея было обнажепо, и водя ее по всему городу Кесаріи, изъулицы въ улицу, непресшанно засшавлялъ съчь ее ремнями. Послъ сего, когда она и предъ судомъ обласшеначальника показала твердость духа, сей судія предаль ее живую на сожжение. Изливая безчеловъчнымъ образомъ яросшь свою на върныхъ, онъ, въ прошивность законамъ природы, не устылился запрешишь погребсти бездыханныя шъла Святыхъ. По сему брошенные подъ оптирышымъ небомъ на снъденіе звърямъ трупы ихъ приказалъ стеречь день и ночь;--и.въ продолжении многихъ дней всякой могъ вильшь, какъ люди въ не маломъ количесшвѣ выполняли звърское и варварское приказаніе сіе. Они съ высокихъ мъсшъ Ha*1-*1 сматривали за трупами, чтобы ихъ не унесли, какъ будшо бы это было что нибудь важное; а дикіе звъри, собаки, и плотояд-. ныя пшицы, всюду расшаскивали члены человъческіе. Окружность всего города усшлана была внутренностями И косшями человъческими, шакъ чшо плачевнъйшаго и ужаснъйшаго зрълища не видали никогда и ить, которые прежде насъ терпьли отъ

злобы враговъ. Всъ не сполько оплакиваля горе швхъ, которыхъ оно постигало, сколько оскорбление самихъ себя и общей всъмъ природы. Ибо близь самыхъ ворошть города открыто было такое зрълище, которое превосходишть всякое слово и всякую шрогашельную повъсшь: человъческія шьла снъдаемы были не на одномъ мъсшъ, но повсюду были разносимы. Нъкошорые говоряпгь, чщо они и въ самомъ городъ видъли члены, в цвлыя швла и внушреннія часши. Долго продолжалось таковое зрълище, и въ сіе що время случилось нізчшо удивишельное. – Воздухъ былъ чисшть и прозраченъ; и на небъ было весьма ясно, какъ вдругъ на многихъ столпахъ, поддерживающихъ публичный портикъ, начали какимъ-то образомъ показыващься капли слезъ, а улицы и площади, шогда какъ негдъ было взящься росв, не знаю ошъ чего, сдвлались мокрыии, и между всёми шошчась разнеслось; чшо неизъяснимымъ образомъ – прослезилась земля, не могши смотрыть безъ сожальнія на злодьйскія дьла, и въ обличеніе нечувствищельныхъ и немилостивыхъ людей возрыдали камни и неодушевленныя ве-

5

Digitized by Google

щества. Знаю, что потомки почтуть сіе за бредни и баснь, но не такъ думаютъ ть, которыхъ настоящее время увърило въ истинъ событія.

# О ПЕТРЬ ИНОВЪ, АСКЛЕПІЪ МАРКЮНИть, и другихъ Мученикахъ.

Х. Въ чешырнадцашый день мьсяца Апеллея, или за девяшиадцащь дней до Календъ Генваря, опять схвачены были нъкоторые изъ Египшянъ стражею, стоявшею у ворошъ города, котторая спраниваеть прохожихъ, кшо они. Они посланы были для служенія исповедникамъ, находившимся въ Киликіи; и одни нзъ нихъ подверглись одинаковой учаспи съ шеми, къ которымъ они шли для служенія, лишены употребленія глазь и ногъ: а трое изъ нихъ въ Аскалонъ, гдъ они и содержались, показавъ удивишельное мужесшво, различный получили рученическій конецъ. Одинъ, именемъ Арисъ, преданъ огню; а двое, Провъ и Илій, усъчены. Въ одиннадцашый же день мъсяца Авдинея, или за три дня до Идовъ Генваря, Петръ подвижникъ (онъ же и Апселамъ), родомъ изъ

36

селенія Анен Елевееропольскаго округа, въ той же Кесарія, какъ чистьйшее влато искущенный огнемъ, съ швердымъ духомъ показаль опышть Въры во Хрисша Божія. Ибо не послушался ни судіи, ни другихъ находившихся при немъ, когда они шысячу разъ просили его сжалищься надъ самимъ собою, и поберечь свою цвъшущую юносшь; но всему и даже самой жизни предвочель упованіе на Бога всего міра. Тогда же к нъкшо Асклепій, кошорый кажешся быль Епископъ изъ секты Маркіонишской, по ревносши, какъ овъ дуналъ, къ благочесшию, но безъ разсужденія, окончилъ жизнь свою на одномъ и шомъ же косшрв. Такъ сіе пропсходнло.

## О ПАМФИЛЬ И ДРУГИХЪ МУЧЕНИКАХЪ.

XI. Но шеперь время сказащь о шонъ великомъ и славномъ зрѣлищѣ, кошорое предсшавляли сподвижники Памфила, имя коего для меня любезно. Всъкъ ихъ было двенадцащь: Пророческаго или Апосшольскаго удосшоились они дара и числа. Главою ихъ былъ Памфилъ, кощорый одинъ шолько изъ

Digitized by Google

числа икъ украшенъ былъ званіемъ Священника въ Кесарія, мужъ, въ продолженія всей жизни, украшавшій себя всякою добродьшелію, отверженіемъ и презръніемъ міра, раздаяніемъ имущества бъднымъ, пренебреженіемъ мірскихъ видовъ, философскимъ поведеніемъ и сперогостію. Особенно же онъ превосходиль всвхъ жившихъ въ наше время шщашельнъйшимъ упражненіемъ въ Божесшвенномъ Словъ, неушомимою ревносшію въсовершенія своихъ намъреній, благошворишельносшію къ ближнимъ и ко всъмъ шъмъ, которые прибъгали къ нему. Другія достославныя его дела добродетели, которыя требують гораздо пространнъйшаго описаиія, мы еще прежде, помъстивъ его жизнь въ особенномъ сочинении, предали потомсшву въ шрехъ книгахъ. Почему шъ, кощорые желають знать и о другихъ его 1Bлахъ, пусшь чишающъ сіи книги, а мы будемъ шеперь продолжашь повъсшвованіе о мученикахъ. - Вторый по Памфилъ выступилъ на поприще Валентъ, Діаконъ изъ города Еліи, украшенный почтенною съдиною, по самому виду честивищій старець, ошличный предъ другими знашокъ Божесшвен-

38

шаго Писанія. Онъ шакъ швердо помнилъ оное, что для него равно было. чипаты ли по книгъ, или говоришь на памяшь цълыя ошдъленія изъ Третій изъ книгя. нихъ прославился Павелъ, изъ города Ямніи, человъкъ пламеннаго и горячаго духа, который еще прежде мученичества совершиль подвигъ исповъдника, прешерпъвъ прижигание. Симъ проимъ, содержавшимся въ шемницъ цълые два года, случай къ мученичеству подало новое прибыщіе Египешскихъ братьевъ, которые витестт съ ними и скончались. Сін, проводивъ находившихся въ Киликіи исповъдниковъ до шамошнихъ рудокопней, возвращались домой; но когда они, подобно какъ и прежніе, у самыхъ ворошъ Кесаріи бывъ спрошены стражами (а это были какіе-то люди звърскіе): кто они, и откуда идупть? сказали всю истину: тогда, какъ преступники, поиманные въ злодъяніи, были связаны. Числомъ ихъ было пять. Когда привели ихъ къ ширанну, и они показали предъ нимъ свое дерзновение, шошчасъ заключили ихъ въ узы. На слъдующій же день, ш. е. въ 16 число мъсяца Перишея, что у Римлянъ за 14 дней до Календъ Марта, они вивств съ

Памфиломъ, и упомянушыми съ нимъ, представлены по приказанію къ судін. Ему захошълось напередъ испышащь непоколебимую швердость Египшянъ всякаго рода муками, и новыми и различными придуманными орудіями мученія. Намъреваясь вступить въ сей подвигь, онъ перваго изъ нихъ спросилъ: вшо онъ? и когла вмъсшо насшоящаго имени услыщаль имя Пророка, (а у нихъ было въ обыкновенія, переменять себе имена, данныя родишеляни, можешъ бышь пошому, чщо онъ идольскія. Ошъ того они называли себя Иліею, Іереміею, Исаіею, Самунломъ и Даніиломъ, не шолько дълами, но и собсшвенными наименованіями означая шо, чшо они супь исшинный Израиль Божій и вшайнъ Іуден) когда, говорю, Фирмиліанъ услышалъ ошъ Мученика шаковое имя, шогда, не понявъ силы шого слова, въ другой разъ спросиль его, ощкуде онь родомь? Мученикъ сокласно съ прежнимъ ошвъчалъ, что ошече- ' сшво его есшь Іерусалимъ, разумъя шощъ Іерусалинь, о кошоромь говорищь Апосшоль Павель: сышній Ісрусалимо свободь есть, иже есть мати намо; Гал. 4, 26. п еще: пристиписть ко Сіонстви горь, и ко граду

40

Вреа живаео, Ісусалиму небесному. Евр. 12, 22. Мученикъ разумълъ сей Іерусалимъ; а судія, съ умонъ поникшинъ къ зенав, съ великою забошливоснию выспрашиваль, что это за городъ, и въ какой землъ лежитъ? Посль чего употребиль и пышки, чтобы Мученикъ сказялъ ему правду. А Мученикъ, погда какъ и руки у него гнули назадъ, и ноги ломали какими-шо новыми орудіями, не пересшаваль ушверждашь, чно онь говоринь правду. Потомъ, когда судія многократно впрашиваль его, какой это городь, о которомъ упомянулъ онъ, и гдв находишся, Мученикъ опвъчалъ, что сей городъ есть отечество одняхъ шолько върныхъ, и кромъ ихъ никто другой не принадлежитъ къ оному; а дежнить онъ на самомъ восшокъ, у врашъ восходящаго солнца. Мученикъ, разсуждая такимъ образомъ, опящь имълъ въ виду свою мысль, ни малаго не обращая вниманія на цалачей, которые со встхъ сторонъ мучная его. Какъ бы безшълесный и безплошный, онъ, казалось, не чувсшвовалъ никакой болн. Судья же, пребывая въ недоумънін, го-**Дячился**, думая, чшо конечно Хрисшіане гав нибудь думающъ спироншь для Римлянъ вражескій и непріятельскій городъ; долго мучился надъ шемъ, чшобы ошъискать его и ошкрышь шакую сшрану на Востокъ. Но увидъвъ, что бодрый мужъ, при долговременномъ съченія розгами, и при всъхъ мукахъ швердо сшоялъ за свои слова, осудиль его на смершь. Вошъ какова испрорія сего Мученика. Подобнымъ же образомъ измучивъ и другихъ, приговорилъ и ихъ на шу же смершь. Наконецъ ушрудившись и увидъвъ, чшо онъ напрасно мучипъ людей сихъ, съ насыщеннымъ желаніемъ переходитъ ΚЪ Памфилу и шоварищамъ его. Но какъ онъ помниль, чшо они еще и прежде, находясь въ мукахъ, показали непреоборимую ревность по Въръ, спросилъ ихъ, не покаряшся ли они хошя шеперь? И когда услышаль ощъ каждаго порознь ръшительное, толико свойственное мученикамъ исповъдание, подвергнулъ и ихъ одинаковой съ птеми казни. Послъ шакого ръшенія юноша, слуга изъ дома Памфилова, воспитавшійся и возрастшій подъ надзоромъ шоликаго мужа, узнавъ о приговоръ на своего господина, закричалъ изъ среды народа, чигобы по крайней мъръ шъла ихъ преданы были землъ. Судія, не

человъкъ а звърь, или еще свирьпъе звъря. не пощадиль и юношескаго возрасша, и лишь только при допросъ узналъ, что онъ Хри-. сшіанинъ, що какъ уязвленный стрълою разъярившись приказалъ мучишелямъ упошребить противъ него всю силу. Но видя, чшо онъ не слушаетъ повелънія, принести жершву-вельль безь ощдыха скоблить тьло его, не какъ шъло человъческое, но какъ камень или дерево, или какую нибудь другую неодушевленную вещь, до самыхъ косшей, и глубоко сокрышыхъ во внутренности частей. Долго сіе продолжалось, и судія почувствоваль, что онь напрасно трудишся: ибо когда шерзали шело Мученика, онъ не подавалъ ни голоса, ни знака, что онъ чувствуещъ, и почти совершенно казался бездушнымъ. Но судія, оставаясь безжалосшнымъ и безчеловъчнымъ, приказалъ тогда же предать его слабому огню; и Мученикъ сей, хоття и послѣ вышелъ на поприще, однако прежде земнаго господина отшель опгь земли: ибо шь, кошорымь ощданы были прежніе Мученики, еще медлили. Тогда Порфирій уподоблялся священному рашоборцу, побъдившему на всъхъ сра-

женіяхь. Хошя шьло его было все вь пыан, но съ лицемъ веселымъ, съ лухомъ бодрымъ и высокимъ идешъ онъ на смершь, по исшинъ исполненный Божесшвеннаго духа, одъшый по примъру Философовъ въ одну корошкую епанчу, кошорую онъ носиль, спокойно заповъдуя друзьямъ своимъ що, чпо онъ почипалъ за нужное, и у самаго роковаго сшолпа сохраняя свъшлосшь лица. Даже когда на довольное разсшояніе разложень быль вокругь его косперь, онь ошвсюду глошаль пламя, и до посавдняго издыханія великодушно пребываль въ полчаніи, кромъ шого шолько, чшо, какъ скоро пламя коснулось его, онъ призваль на помощь Інсуса Сына Божія. Таковь подвигъ Порфирія. Селевкъ нъкшо, исповъдникъ изъ воиновъ, извъсшилъ Памфила о кончинъ его, и за шакое извъщеніе шошчась удостонлся одинакой съ ними участи. Ибо какъ скоро онъ увъдомилъ о кончинъ Порфирія, и облобызаль одного изъ мучениковъ, вонны схвашивши его повели къ начальнику; а сей, какъ бы поспъшая сдълашь его сопушникомъ Порфирію на пуши къ небу, немедленно повелъваетъ опсъчь ему голову.--

Онъ былъ родонъ изъ Каппадокін. Служа въ ошборновъ юношесковъ ополчения, не низкую занималь онь сшепень Римскихь дос-

шоннсшвъ. Пошому чшо весьма много превосходилъ шоварищей своихъ мододостію. ковпостію, величественною осанкою и силою шівла, шакъ что всв удивлялись виду его и всему сшану, по причинъ высокого росша и красошы. Въ началъ гоненія онъ отличнася на подвигъ исповъдничества, прешерпъвъ удары бичами; а послъ, когда осшавилъ военную службу, соревнуя подвижниканъ благочесния сдълалъ себя опщенъ в благодъщеленъ беззащишныхъ сврошъ, не нивющихъ призрвнія вдовицъ, и оставленныхъ въ бъдности и болъзни. Посему-то Богь, которому угодны таковыя дела более, нежели сожженіе и закланіе жершвь, и удосшонаъ его чуднаго призыванія къ мученичеству. Сей десятый въ числь упомянушыхъ Подвижникъ скончался въ шошъ самый день, въ кошорый мученичество Памфила, сего досткойнаго мужа, отверзло великія враша неба, и ошкрылся удобный пушь въ парсиво небесное, какъ для него шакъ и для другихъ. Подобно Селевку посту-

пиль нькто Өеодуль, почтенный и набожный сшарецъ изъ дома обласшеначалы ника, кошораго Фирмиліанъ почишалъ бои лве всъхъ своихъ домашнихъ, какъ за сшаросшь и за що, чно онъ имълъ праправнуковъ, плакъ и за его преданносшь върность ему. Когда привели его къ господину, онъ болье прежнихъ раздражилъ его и умеръ смершію Спасишеля, бывъ распять на кресть. Поелику же къ упомянушымъ Мученикамъ не досшавало еще одного, дабы исполнилось дванадесятое число, то для дополненія онаго предсталь Іуліанъ. Онъ только-чщо прибылъ изъ пушещесщвія, и не успълъ еще присшашь въ городъ къ мъсшу; какъ вдругъ дошла до него въсшь о мученикахъ, и онъ прямо съ дороги полетьль на то зрълище. Увидъвъ лежащія на вемль шьла Свящыхъ, ошъ полношы радосшя всъхъ по одному обнялъ и перецъловалъ. При шаковомъ поступкъ совершители казни схвашили его, и привели къ фирмиліану. Оботедшись и съ нимъ по своему обыкноч венію, онъ предалъ и его медленному огню. Такимъ образомъ и Іуліанъ оптъ восхищенія в восшорга громогласно возсылавший пъсны

46

благодаренія Господу, удостоившену его страданий, сподобился мученическаго венна. Родомъ онъ изъ Каппадокіи же; по жизни нужь богобоязненный, благочесшивый и швердый въ въръ, ревносшный во всъхъ дълахъ. н дышущій Духомъ Свяшымъ. Вошъ соборъ Мученаковъ, удосшонвшихся посшрадать выссшь съ Панфиломъ. Священныя и по исшинь свящыя шьла ихъ, по повельнію нечесшиваго обласшеначальника, брошены на сивленіе плошояднымъ живошнымъ, и лежали подъ присмощромъ четыре дня и четыре ночн. Но къ удивленію всъхъ ни звърь, ни ппица, ни собака не приближались къ нимъ. и по дъйсшвію Божесшвеннаго промысла онъ опять были взяты невредимыми, и погребены приличнымъ образомъ. Тогда какъ ' еще жесшокосшь надъ ними учиненная переходила у всъхъ изъ усшъ въ усша, Адріанъ и Еввулъ, шелшіе изъ шакъ называеной Манганейской страны въ Кесарію къ осшавшимся исповъдникамъ, у самыхъ ворошъ спрошены были о причинъ ихъ прихода. Когда они сказали исшину, ихъ отвели къ Фирмиліану. Ни мало не шеряя вренени, посль сильнато терзанія ребръ, онъ

Digitized by Google

ощаль ихъ на снъденіе звърямъ. По прошествія двухъ дней, въ пятый день мъсяца Дисшра, за три дня до Ноновъ Марша, когда Кесарійцы праздноваля день рожденія члимаго ими Счастия, Адріанъ опиданъ на" расшерзаніе льву, а посл'в устченъ мечемъ. Еввуль же на шрешій посль шого день, вь Новы Марша, или въ 7 день мъсяца Диспра, погда какъ судія много докучалъ ему, объщая свободу, есшьли онъ принесешть жершву, предпочель временной жизни славную смершь за Въру, и послъ шерзанія звърей, содълавшись подобно первону жертвою меча, послъдній заключилъ рашоборство Кесарійскихъ Мучениковъ. Здвсь должно замънишь, какъ Промыслъ небесный вскорв онгмсшилъ нечесшивымъ начальникамъ съ самими пираннами. Сей Фирмиліанъ, копторый нанесь сшолько золь Мученикань Хрисшовымъ, подпавъ съ другими уголовной казия, кончилъ жизнь отъ мечя. - Вотъ мученичесшва, совершившіяся въ Кесарія въ продолжение всего гонения! ---

,

## О ПРЕДСТОЯТЕЛЯХЪ ЦЕРКВИ.

ХП. Но что происходило во время гоненія съ Предсиюянелями церкви; какъ правосудіе Божіе изъ пасшырей словесныхъ евецъ Хрисиювыхъ, кошорыхъ они худо пасли, сдълало ихъ по достоянству пастыряин верблюдовъ, живошныхъ безсловесныхъ и по строенію твала уродливыхъ, и осуждало ихъ смощръшь за царскими лошадьми; сколько они перенесли ругашельстивь, безчестія и мученія ошь перемънныхъ обласшеначальниковъ и правижелей за священные сосулы и другія нерковныя драгоньниости: кронь шого любоначаліе многихь, безразсудныя и незаконныя рукоположенія, разделенія между самыми исповъдниками, и ию, съ какою ревноснию сія новые мяжежники вооружались прошнах спромествующей Церкви, изобръщая новосшь за новоснию, нещалю напалая въ самое жаркое время гоненія, и прилагая вло ко злу: все сіе я счишаю за нужное опусиниць; ибо неприлично инв повестнование о номь, онго чего онказался я и чего ръшился избъгащь, какъ я и въ началь предувьдонназ. Но почника прилач-4

ЧАСТЬ ХІ.

ивищимъ говоришь, писанъ и сообщань слуху върующихъ що, чщо, по словамъ Писаия, чесшно, чщо досшохвально; чщо сосшавляещъ добродъщель и похвалу, хочу украсищь конецъ книги сей исшоріею славныхъ Мучениковъ, и послѣ щого извѣсщіемъ о миръ, свыще измъ дарованномъ. —

# О Сильвань, Іоанны и другихы 39 Мученикахь.

ХІП. Къ концу седьмаго года тоненія дѣда наши непримѣшнымъ образомъ сшановились лучше, и мы въ шакомъ сосшояніи пересплупили на осьмый годъ. Когда же на мѣдныхъ рудокопняхъ въ Палесшинъ скопилось не малое число исповѣдниковъ, и они пользовались шамъ великою свободою, шакъ чшо и домы обрашили въ храйы: шогда начальникъ обласши, свирѣпый и злый, какъ видно изъ обхожденія его съ Мучениками, прибывъ шуда и узнавъ объ образѣ жизни ихъ, ошнесся къ Государю, написавъ къ ихъ обвиненію, чшо хошѣлъ. Въ слѣдъ за симъ начальникъ на рудокопияхъ, ошъ имени Гоеударя раздълилъ исповѣдниковъ. Часшь на-

значиль въ Кипръ, часшь на Акванъ; друг гихъ разсъялъ по различнымъ странамъ Палесшины, и приказаль на всъхъ наложищъ различныя шяжкія работы. Пошонъ, избравъ чешверыхъ, кошорые казались ошличнъйшиии изъ всъхъ, послалъ ихъ къ предводишелю шамошнихъ войскъ. Двое изъ нихъ были Пилей и Нилъ, Египетские Епископы. трешій Пресвитерь, четверный Патермуоій, извъстивищій всьмь по своей благошворишельности къ ближнимъ. Военачальникъ шребовалъ, чшобы они ошреклись ошъ Въры, но не получивъ желаемаго, предалъ ихъ огню. Были тамъ и другіе исповъдники, обитавшие въ отдельной странъ. Это были шъ изъ исповъдниковъ, кошорые или по сшаросши, или по недъйствительноспи нькошорыхъ членовъ, или по другимъ какимъ швлеснымъ недугамъ, оснобождены ошъ рабошъ. Главный изъ нихъ былъ Сильванъ; Епископъ изъ Газы, образецъ испиннаго Хрисшіанскаго благочестія. Онъ, съ перваго накъ сказащь дня гоненія, во все продолженіе онаго, опіличаясь различными подвитами исповъдничества, остался цълъ до сево времени, дабы положить печащь на всй

Digitized by Google

\*

Палесшинскіе подвиги. Съ нимъ находились мвогіе язъ Египпіянъ, между конми былъ н Іоаннъ, превосходившій всъхъ въ наше время твердостію памяти. Онъ еще прежде дишенъ былъ зрънія. Но не смошря на шо, когда, славно подвизаясь на подвигахъ исповъдничества, онъ, подобно какъ и другіе, раскаленнымъ жельзомъ лишенъ былъ упошребленія ноги, то же раскаленное жельзо приложено было и къ глазамъ его, хошя и слъпымъ. До такой степени лютости и ввърства просширалась жестокость и безчеловъчность палачей! - Посль таковыхъ подвиговъ покажется ли удивительною философская жизнь сего мужа? Онъ не сшолько удивишеленъ по жизни, сколько по своей общирной памящи. Всъ книги Священнаго Писанія онъ начершалъ не на доскахъ каменныхъ, какъ говоришъ Божественный · Апосшоль, не на кожахъ живошныхъ или пергаминь, снъдаемыхъ молію и временемъ; но подлинно на доскахъ сердца плотяныхъ, на свъшлой душь, на чистьйшемь окъ ума; шакъ чшо онъ, когда бы ни захошълъ, говориль изусшно иногда изъ Закона и Пророковъ, иногда изъ книгъ Испюрическихъ,

многда изъ Евангелія и Апостола, какъ бы заимсшвуя изъ какой нибудь сокровищницы слова. Признаюсь, я удивился, увидевъ въ первый разъ сего мужа, когда онъ спюядъ церкви среди множесшва народа, и въ произносиль некоторыя места изъ Свяиненнаго Писанія. Я, доколь слыщаль одинь шолько голосъ, думалъ, чшо кшо нибудь чышаеть по книгв, какъ H есть такой обычай въ церковныхъ собраніяхъ; но когда я подошель ближе и увидель, что всъ прочіе визющіе глаза стоять во кругь него, а онъ съ помощию однихъ иысленныхъ очей говорнить какъ Пророкъ, и несравненно превосходищь всвхъ сильныхъ по плопин: шогда я никакъ не могъ не прославнить и не возвеличищь Бога. Я на саномъ опынів видъль шогда ясное и несомнвиное доказантельство тому, что исч инный человъкъ скрываещся въ душъ и умъ, а не въ наружномъ штълъ. Хошл и изуродовано было штвло его, но онъ показываль вы себы болые способносиии, нежели сколько объщали силы его. - И упонянущымъ нсповъдникамъ, кошорые жили въ особливой странь, пребывая въ молитвахъ, пощеніяхъ

у другихъ подвигахъ, гошовилъ Вогъ блаженяую кончину, вспомоществуя имъ десницею воею. Ибо непріязненный врагь, вядя, чию рни непрестанно вооружаются противъ него молишвами къ Богу, не могъ переносить того, и ръшился умершвишь ихъ и поптребашь ошъ лица земли, какъ возмушищелей локоя своего. Богъ же не воспрепятствоваль ему исполнить сіе намъреніе, дабы у него не отнять свободы въ произведени ала, и чшобы шъ получили награды за многоразличные подвиги. И шакъ 39 исповѣдникамъ, по повелънію нечесниваго Максимина, въ одинъ день ошсъчены головы. Вопть какія совершились въ Палесшинъ мученичесшва въ цѣлые восемь лѣшъ, и шаково гоненіе, воздвигнущое на насъ! Начавшись съ разрушенія церквей, оно усилилось опть нападенія перенънныхъ правишелей. Тогла **многообразные ж** многоразличные подвиги сражавшихся за Въру про**мужесш**венно извели безчисленное множесшво мучениковъ въ каждой обласши: въ Ливіи, въ целомъ Есиппть, въ Сиріи, и во всъхъ областияхъ, начиная опть предвловъ Восшочныхъ до санаго Иллирака. Дальнъйщія же страны: вся

54

Ишалія, Сицилія, Галлія и всв Западныя земли, Испанія, Мавришанія и Африка, не бывь и двухь первыхь лепть подъ кресшонь гоненія, въ скоръйшемъ времени получили опть Бога помощь и миръ: провидъніе небесное пощадило просшошу и въру людей япъхъ. И чего никогда прежде не было въ Римской Имперія, по нынъ въ первый разъ случилось въ наше время сверхъ всякаго чаянія. Во время учиненнаго на насъ гоненія Имперія раздълилась на двъ половины; и брашья, жившіе въ одной вышеупомянушой часши, наслаждались миромъ, междуштыть какъ находившіеся въ другой часши Имперіи, подвержены были безчисленнымъ подвигамъ, Но когда благость Божія обрашила и на насъ крошкій и милосердый взоръ, шогда и Владъшели наши, птв самые, кошо-" рые воздвигали пропнивъ насъ войну, сверхъ всякаго чаянія, переменные духь, пришли въ раскаяніе, и инлосшивыми къ намъ объявленіями и снисходишельными посшановле, иями сшарались погасишь пламя гоненія,

## ХРИСТІАНСКАЯ ЖИЗНЬ

#### п ө

### РАСПОЛОЖЕНИЮ СЕРДЦА

#### И

### УБЪЖДЕНІЮ РАЗУМА.

Хорошо знашь причины, долженсшвующія привлекашь нась къ Върѣ;-умѣшь шочно и основашельно доказывашь, чшо добродѣшель должно предпочишашь пороку; переходишь ошъ начала къ началу, ошъ послѣдсшвія къ цослѣдсшвію съ шѣмъ, чшобы съ полною увѣренцосшію разума въ превосходсшвѣ благочесшивой жизни сказашь самому себѣ: я увѣренъ, чщо одинъ добродѣшельный блаженъ! --

Впрочемъ сколь ни превосходенъ сей способъ приближенія къ Богу, онъ не всегда досшашоченъ. Разумъ можешъ обуздашь сшрасши, но не можешъ ихъ искоренишь. Сила умсшвенныхъ убъжденій, пріобръшенныхъ въ училищъ, или въ домашнемъ чшеніи, обык-

II.

новенно ослабъваетъ, когда прошивопоставляется сильному чувству скорби, или прелесши удовольсшвія. Побужденія разсудка, страдать за Въру, много теряють естьли не очевидностия, то дъйствительсши своей, когда представляются въ убъжденіе шакому человѣку, кошорый вскорѣ долженъ бышь расшерзанъ на колесъ, или сожженъ на костръ. Побужденія разсудка, заставляющія противницься плоши и возносишься выше всего чувсшвеннаго и грубаго, не ръдко шеряющся изъ виду въ присушствія предменновъ, возбуждающихъ плошскую похошь. Какъ жалокъ человъкъ, не имъющий другаго нущи къ Богу, кроив разсужденія!

Есшь другой пушь, гораздо превосходнъйиній, на кошоромъ можно безопаснъе ишши и шверже держашься: сой пушь сосшоишъ въ расположения сердца и опышъ. Счастливъ, кто во время борьбы съ врагами спасенія своего можешъ прошивопосшавлящь удовольснивія удовольствіямъ, ушъшенія уциъщеніямъ: удовольствія модишвы и размыцаевія удовольствіямъ міра, ущъщенія

безмодвія и уединенія упівшеніямь свішскихъ собраній, зрълищь, разсъянности. Таковый человъкъ всегда пребываешъ швердъ и постояненъ въ исполнении своихъ обязанносшей, даже по тому самому, чшо онъ человъкъ: ибо невозможно не любить того, чпю всегда предсшавляещъ причины къ радости и удовольствію. Побужденія, привя-. зывающія его къ Въръ, нъкоторынъ образомъ подобны шемъ побужденіямъ, которыя міролюбцевъ привязывающъ къ предмешамъ страсшей ихъ. Таковый не можешъ соверпенно ослабътъ въ искушеніяхъ, пошому что миро Божій, превышающій всякое равумъніе, утверждаето его сердце и мысди во Христе Іисусе. (Фил. 4, 7.)

Христіане, дъйствительно ощущающіе въ себъ сладость сего Божественнаго мира, и вкуснвшіе, сколь блаеб Господь, (Пс. 33, 9.) безъ сомнѣнія не имѣютъ нужды во внѣшнихъ наставленіяхъ; (1 Іоан. 2, 27.) но для тѣхъ, которые сражаются съ грѣкомъ и стараются о исполненіи обязанноетей Въры по одному умственному убъжценію, не безполезно, а) представивъ подт

68

робнѣйшее описаніе благочесшивой жизни, учреждаемой по двумъ различнымъ побужденілмъ-по расположенію сердца и убѣжденію разума-, войши въ разсужденіе о шомъ, б) чшо должно думашь о своемъ сосшояніи, при недосшашкѣ сердечнаго расположенія къ благочесшивой жизни; в) изслѣдовашь причины сего несчасшія, и наконецъ г) соошвѣшсшвенно симъ причинамъ предложищь средсшва, могущія возбуждащь и согрѣваща въ сердцѣ расположеніе къ благочесшію.

Разсмашривая Хриспіанскую жизнь, учреждаемую по двумъ упомянушымъ побужденіямъ, не должно предсшавлять себъ прошивоположносщи нежду испиннымъ и ложнымъ, нежду мнимымъ и двйсшвишельнымъ благочестіемъ. Здъсь прошивополагается исшина испинъ, дъйсшвишельность дъйсшвишельностин; благочесшивая Хрисшіанская жизнь, учреждаемая по убъжденію разсудка, противополагается благочесшивой Хрисшіанской жизни, учреждаемой по расположенію и склонцосщи сердца. Нъсколько примъровъ, заимсшвованныхъ изъ обыкновенной жизни, могушъ объяснищь сей предмешъ.

Представимъ себъ двухъ учениковъ, изъ коихъ оба имъюшъ равное желаніе оказывать успъхи въ наукахъ, - оба внимательны къ урокамъ своего учищеля, оба сшараюшся преодолъвать величайшія трудносши для шого, чшобы впечашльть въ умахъ своихъ преподаваемыя имъ испины. Но одянъ изъ нихъ занимается науками шакъ, какъ рабочій человѣкъ своею рабошою, кошорый изнемогаешть подъ бременемъ, на него возложеннымъ; ученіе для него есшь скучный и шягосшный шрудь; онь внимашелень КЪ насшавленіямь своего учишеля, пошому чшо веобходимость заставляеть его быть таковымъ. Другой, напрошивъ, находишъ для себя пріятность въ своихъ занятіяхъ; самые шруды сосшавляющь для него награду; онъ любитъ истину для самой истины, а не для похваль, получаемыхь за познание **он**ой.

Предсшавинъ себъ еще двухъ воиновъ, изъ коихъ оба върны своему вождю; -- оба

точны и баншельны въ опправления дълъ званія своего; оба гошовы пожершвовать жизнію, когда того потребуенть долгь. Но одинъ изъ нихъ спонешъ подъ бременемъ воинскихъ шрудносшей; всегда съ сожальніемъ воспомянаещъ о пріяшносшяхъ покоя; его воображение спрашишся шѣхъ опасносшей, которымъ честь заставляетъ его нодвергаться; онъ ръшается на овыя единственно потому, что должно решаться, и чшо Богь потребуеть нъкогда строгаго отчета отъ тъхъ, которые, бывъ блюсшителями общаго блага, пожертвовали онымъ для сохраненія собственнаго спокойсшвія или жизни; даже среди побъдныхъ почесшей, онъ съ зависшію взираешь на жизнь земледъльца, который въ продолжени дня влачить въ поль плугъ свой, а при наступленіи ночи въ своемъ семействь спокойно наслаждается плодами трудовъ своихъ. Другой, напрошивь, имвешь какъ бы есшесшвенное стремление къ славъ, и не страшяшся никакихъ трудностей; среди величайшихъ опасностей, онъ не примъчаетъ ихъ; побъда всегда представляетси глазамъ его; онъ уже счинаеть себя побъдителемъ, когда только представляется средство иля случай къ побъдъ.

Въ сихъ примърахъ довольно можно видъшь различіе между однимъ и шѣмъ же блаточесшіемъ, но учреждаемымъ по двумъ совершенно различнымъ началамъ, кошорыя сушь разсужденіе и склонносшь. Провождающій благочесшивую жизнь но побужденіямъ разсудка и любящій оную по убъжденію сердца-оба равно искренни въ богоугодныхъ упражненіяхъ, оба преданы своимъ обязанносшямъ, оба, можешъ бышь, пріяшны Богу, по крайней мъръ, оба равно поучающся въ законъ Божіемъ. и сшарающся исполнящь оный: но, не смощря на все сіе, сколь раздично ихъ сосшояние! --

Одннъ молншся, пошому чшо нужды его сосшоянія внушаюнть ему необходимосшь молишвы, — пошому чшо въ ней онъ находишъ средсшво къ уменьшенію или предошвращенію оныхъ. Другой молишся, пощому чшо упражненіе въ молишвѣ восхищаешъ его въ другой міръ; пошому чшо оно ощдаляещъ ощъ его мыслей всѣ предметы;

треплиствующіе размышлять в Богв, нешому чио молншва шъснъе соединлеть его съ шъмъ существонъ, любовь котораго доставляетъ ему всякое ушътеніе, всякую радость.

Одинъ чишаешъ Слово Божіе, но пошому, чщо совѣсшь будешъ упрекашь его въ опущенія споль важной обязанносши Хрисшіаивна; пошому чщо, не прибѣгая къ сему средсшву, онъ на каждомъ шагѣ встрѣшишъ непреодолимыя трудносшя. Другой, напрощявъ, чишаешъ оное пошому, чщо его сердце еорито при слышаніи небесныхъ исшинъ; пошому чщо сіе чшеніе усмиряещъ волненія дущи, услаждаешъ горесши, труды дѣдаещъ пріяшными.

Одннъ подаешъ милосшиню, пошому чио входъ въ небесное царсшвіе заключенъ будепть для мемилосердыхъ;-пошому чио безъ подаянія нищимъ нѣшъ Хрисшіансшва; – пошому чио нечувсшвишельнымъ къ нуждамъ своихъ собрашій Інсусъ Хрисшосъ нѣкогда скажешъ: отбидите отб Мене проклатію еб оснъ съсный; свалкахся бо, и не дасто

Digitized by Google

ми асти; (Маш. 25, 41.) пошому чию ржавсина золота и серебра будето некоеда свидетельствовать противо скупыхо, и соесто плоть ихо, како огнь. (Іак. 5, 3.) Другой благошворишь беднымь, пошому, чио находишь сильное побуждение въ сердцё своемь благошворишь имь; —пошому чио душа его усшроена какь бы по образу Самаго Бога, который никогда не престаето свидетельствовать о Себе благоделнілии, (Дели. 14, 17.) и котораго блаженство частію состоить въ щомь, чиобы сообщать оное другимъ.

Оданъ пріобщается тьла и крови Інсуса Христа, потому что сіе заповъдано высочайшею мудростію; и для сего жертвуенть своими страстями, потому что пожертвованіе оными предписано закономъ; разставаясь съ любимыми предметами, онъ разстается какъ бы самъ съ собою; въ ущахъ его непрестанно должны онтзываться сін слова: кто ъсто ощъ хлъба сего и пьето ощъ чащи сей недостойно, тото ъсто и пьето осуждение себъ, не уважая тъла Господня. (1 Кор. 14, 29.) Другой приступаетъ къ

пранезв Господней, какъ къ шоржесшвенному першесшву; приходнить шуда съ душею, алчущею и жаждущею правды; ему кажешся, чно онъ слышишъ внушрь себя гласъ Божій: ищи лица Мовео, и ошвешсшвуешъ на оный: лица Твовео, Господи, взыщу; (Пс. 26, 8.) имже образомо желавто елень на источники водныл, сице желавто елень на источники водныл, сице желавто душа мол ко Тебъ Боже; возжада душа мол ко Богу крепкому, живому. (Пс. 41, 2. 3.) При ощущения пріятностей, получаемыхъ имъ отъ сообщенія со Інсусомъ Христомъ, онъ забываетъ о всёхъ сдёланныхъ для сего пожертвованіяхъ.

Наконецъ одинъ умираешъ, пошому чио должно умерешь; онъ чувсинвуешъ необходимосшь усшупишь сему непремѣняемому опредѣленію: возвратись въ шлѣніе, сыко селовѣгескій! (Пс. 81, 3.) Покорносшь, преданносшь въ волю Божію, шерпѣніе-сушъ единсшвенныя опоры, на кошорыхъ онъ ушверждаешся въ борьбъ съ своими чувсшвіяин. Другой, напрошивъ, идешъ на смершъ, какъ на праздникъ; онъ своими воздыханіями уже предупреждалъ шу блаженную минушу,

Часть ХІ.

которая должна дарованъ полную свободу душѣ его, устремиться въ вѣчность; онъ непрестанно взываетъ: еради, Господи Іисусе, гряди скоро; (Апок. 22, 20.) терпѣніе, покорность, преданность волѣ Божіей, въ минущу смертия кажутся ему болѣе уже не нужными; онъ довольно упражнялся въ няхъ, когда былъ осужденъ на жизнь. На едрѣ смертномъ дуща его предана бываетъ радости, благодарности, восторгамъ. Вопъ нѣкоторое изображеніе благочестивой жизни, учреждаемой какъ по убѣжденію разума накъ и по расположенію сердца.

Въ Христіанской нравственности не много подобныхъ предметовъ, которые бы требовали такой точности и осторожности въ сужденіяхъ, какъ предметъ нами изслъдуемый. Нъкоторые \*) сердечную склонность къ благочествой жизни почитаютъ совертенно необходимою ко спасаемыхъ всъхъ техъ, которые оной не имъютъ. Пъкото-

\*) Казунсны.

ļ

рыя явста Писанія, неправильно понятыя; служащь основаніемь ихь мивнію. По шой причинъ, что Духъ Божій обильно изливаеть сладость въ души нѣкоторыхъ вѣрующихъ, имъ кажешся, чшо Онъ долженъ въ шакой же мврв изливащь оную въ души всъхъ. Думаюшъ, чшо Хрисшіанинъ долженъ суднить о своемъ состояния не по правоші совъсти или по чистотъ сердца, но по наслажденію духовными ушѣшеніями или по нелосшашку оныхъ. Подвизайся, говорящъ они, прошивъ своихъ сшрасшей, преодолъвай самаго себя, двлай великія пожершвованія для Бога: но есшьли шы не чувсшвуешь внушрь себя духовныхъ восторговъ; шы должень почипать себя отверженнымь. Напрошивъ хошя шы не споль внимателенъ къ условіямъ спасенія, не столь строгъ къ самому себъ, но еспьли вкушаешь нъкошорыя духовныя радосши и приходищы ногда въ восшоргъ, шы не долженъ уже имънь никакого сомнънія о своемъ спасеніи.

Мивніе сіе, частію справедливое въ приивненія къ нікопторымъ частнымъ опышанъ, викогда не можещъ и не должно быть все-

Digitized by Google

общимь. Въ прошивномъ случав имъ могушъоправдываться многія страсти человвческія, которыя въ своихъ явленіяхъ неръдко подражають дъйствіямь благодати. Гораздо легче разгорячить воображение, нежеля преобразовашь сердце. Сколь много шакихъ людей, кошорые сшавяшъ себя выше всъхъ правилъ, выше всъхъ постановленій Церкви, пошому шолько, чшо, по самопочишають себя имъющими прельщенію, Духа Божія, который внутренно увъряетъ ихъ въ прощеніи гръховъ и въ полученія спасенія! Сколь многіе изъ числа шаковыхъ соблазняющся шьмъ, что нькоторые ученые считають неразръщимыми такіе вопросы, копторые, по ихъ мявнію, совершенно удовлетворительно разрешены въ нихъ при посредсшвъ нъкотораго внутренняго, Божесшвеннаго голоса! Коликокрашно таковые съ досадою и гордостлю отвергали обличишельныя замъчанія, кошорыхъ они были весьма достойны! Не дадимъ мъста эншузіазму; будемъ всегда слъдовашь здравому разсудку. Духъ Божій просвъщаенть его, а не ослъпляенть. Лучше имъпь смирение безъ восторговъ, нежели восторги

безъ смиренія. Благочесшивая жизнь, препровождаемая по чувсшву и склонносши сердца, подлинно сосшавляетъ преимущество нъкоторыхъ возрожденныхъ людей; это есть такое расположение духа, о пріобрътения котораго должны стараться всъ върующіе: однакожъ оно не составляетъ существеннаго отличія возрожденныхъ.

Но остерегаясь въ семъ дълъ одного кам. ня прешыканія, должно опасашься, дабы не прешкнушься о другой, ему прошивоположный. Подъ шемъ предлогомъ, что можно спастись, не имъя услажденія въ средствахъ, ведущихъ ко спасению, мы не должны оплагать стараніе о пріобрътеніи сердечной склонности къ благочестію; не должны жернивованиь міру нашими склонносшями, расположеніями, чувствами сердца, довольсшвуясь однимъ сухимъ и принужденнымъ нсполнениемъ закона Божія. По сему представниъ себъ нъкоторые случан и причины, въ которыхъ и по которымъ, не имъя сердечнаго расположенія къ благочестію, должно ушъшаться или скорбъть.

**х.** Предметы отвлеченные и духовные ръдко дъйствующъ на насъ столь живо, какъ предметы чувственные. Сіе не всегда бываеть дъйствіемь нашего развращенія, но иногда есшь шолько слъдсшвіе слабости нашей природы. Вниманіе человъка болье и удобнье поддерживается во время какого либо зрълища, нежели важнаго размышленія. Сіе происходить не оть того, чшо человъкъ не хочещъ бышь внимащельнымъ во время важнаго и благочесшиваго размышленія; но ошъ того, что зрълище. предсшавляещъ предмещы чувсщвенные, а размышленіе — ошвлеченные и духовные. Мы не бываемъ разсъяны въ присушствии земнаго царя, въ рукахъ кошораго содержишся наша жизнь и счасшіе: напрошивъ шысяча предметовъ прерываютъ нашу бесъду съ Богомъ, во власши котораго сосшоншь содълать насъ въчно блаженными или злополучными. Сіе не шо значишь, чшобы мы власть Царя небеснаго представляли себъ меньшею, нежели власшь царя земнаго; но шо, чшо въ первомъ случаѣ власшь представляется намъ отвлеченно, въ предмешть невидимомъ, во впюромъ слу-

70

чав она представляется видимою, въ присущемъ намъ царъ. Можептъ бышь на семъ основании говоришъ Св. Іоаннъ: нелюбай брата своего, егоже видъ, Бога, егоже не видь, како можето любити? (1 Іоан. 4, 20.) Сіе умозаключеніе сначала представляешся неправильнымъ. Когда я не дюблю брата, котораго вижу, но который исполненъ несовершенствъ, то можно ди изъ сего заключать, что я не могу любить Бога, кошораго не вижу, но кошорый есшь всесовершеннъйшее ? существо Коненно мысль Апостола не та. Онъ хочетъ сказашь, что расположенія души нашей удобнье возбуждающся предмешами видимыми н чувсшвенными, нежели невидимыми и духовными. Еспили бы мы имели въ сердце своенъ глубокое чувство любви къ Богу, то оно безъ сомнѣнія возбуждалось бы при видв человъка страждущаго; – мы нетерпъливо желали бы помочь ему. Есшьли видъ человѣка страждущаго, есшьли сей чувственный предмешь не дъйсшвусть на нась; шо при представлении совершенствъ Божінхъ, предметовъ невидимыхъ и духовныхъ, сердце наше безъ сомнънія осшаненися холоднымъ и нечувствишельнымъ. Примѣнимъ шеперь сіе размышленіе къ предмету нами разсматриваемому. Мы можемъ иногда не имѣть сердечной склонности къ благочестивой жизни потому, что предметы, касающіеся благочестія, супь невидимые и дуковные, и что сіи менѣе на насъ дъйствут ють, нежели предметы видимые и чувственные. Сіе не всегда происходить оть нашего развращенія, но иногда единственно отъ слабости нашей природы.

2. Благочестивая жизнь, не сопровождаемая духовными ушѣшеніями, не шеряешъ своей цѣвы, когда шы швердо и посшоянно обязанносшямъ Вѣры жершвуешь своими выгодами и удовольсшвіями. Тебя на пр. не сшолько увеселяещъ молишвенное заняшіе, какъ зрѣлище: но ты молишвенное заняшіе, какъ зрѣлище: но ты молишвенное заняшіе предпочишаещь зрѣлищу, жершвуень зрѣлищемъ для молишвы; шебя занимающъ не столько набожныя, сколько свѣшскія книги: но пы первыя предпочищаещь послѣднимъ, шы чищаещь благочестивыя, осшавляещь мірскія книги; мысль о смерти для циебя не шакъ пріящна, какъ удовольствіе

72

жизни: но шы смершь предпочишаещь жизни, когда Богь повельваешь шебь умерешь; шы съ покорносшію жершвуещь собою опредьленію неба, не хочець ниже мальйшимъ нарущеніемъ закона Божія искупишь свою жизнь или здоровье. Ушьшайся симъ свидышельсшвомъ совъсщи; познавай изъ сего, чшо шы пріященъ Богу, и чшо искренносшь швоя замъняешъ мъсшо совершенсшва, къ которому шы опремищься безъ усшалосщи.

3. Св. Писаніе во иногихь мѣсшахь обѣщаеть спасеніе шѣмъ, которые несуто со покорностію кресто свой, отвереаются салихо свбя, (Мат. 16, 24.) распинаюто плоть свою со страстяли и похотяли, (Гал. 5, 24.) подвизаются войти въ царствіе Божіе тѣсныли вратали; (Мат. 7, 13.) но не опредѣляеть погибели никому изъ шѣхъ, которые въ благочестивой жизни не чувствуютъ ни восторговъ, ни радосин, ни утѣтеній.

4. Опышъ представляетъ людей благочеснивыхъ, исполненныхъ благоговънія къ Боту и всъвъ сердцевъ преданныхъ Інсусу Хри-

сшу, но не достигшихъ еще того блаженнаго сосшоянія, къ которому они сшремятся и къ которому всъмы должны спремиться.

5. Великіе по благочестію мужи, въ Св. Писаніи представляемые въ образецъ свяпости и въ опроверженіе предлога нерадивыхъ Христіанъ, будто жизнь свящая невозможна, сіи самые мужи, лучте всѣхъ испытавщіе пріятиности благочестивой жизны, не всегда находились въ состояніи духовной радости. Они часто подвергаемы были опытамъ скорбей и страданій. Слѣдовательно можно находиться въ состояніи благодати, не имъя благодатныхъ упѣтиеній. Наконецъ

6. Надежда получишь нькогда ушвшеніе благодаши, должна облегчать скорбь, происходящую отъ недостатка онаго. За пожертвованіе временными выгодами и удовольствіями для благочестія, Богъ часто награждаеть сердечнымъ расположніемъ и склонностію къ благочестію. Естьли Онъ ие слущаеть молищьм нацией въ первый

Digitized by Google

· |

разь, ню услышнить во вшорой: есшьли не оппверзаешть намъ двери милосердія по первомъ ударенія, то отверзетъ по второмъ. И шакъ не смущайся, душа моя, чию ты еще непричасшна швхъ удовольсшвій, кошорыми наслаждающся многія другія благочестивыя души; старайся проникнуть сквозь облако, въ кошоромъ Богъ скрываешся ошъ очей швонкъ; Онъ говоришъ шебъ, шакже какъ Іакову: писти Мя, взыде бо заря, а ты отвъчай Елу, также какъ сей Патріярхъ: не пущу Тебе, аще не блаеословиши мене; (Быш. 32, 26.) Онь представляется отходящимъ отъ тебя, подобно нъкогда предсшавлялся Онъ свониъ какъ ученикамъ, а шы останавливай, удерживай Его подобно имъ, и говори: Господи, останься со мною, потому сто уже поздно, и день жизни моей склонлется ко ветеру. (Лук. 24, 29.)

Вошъ нікоторые источники утівшенія для шіхъ, которые иміють искреннее и сильное желаніе угождать Богу, но не имівють сердечнаго побужденія и склонности къ благочестивой жизни. Впрочемъ хощя

Digitized by Google

недосшащокъ сего расположенія духа Re всегда долженъ насъ устрашать, онъ всегла однакожь уничижищелень для нась, и достоннъ нашего сожальнія. Весьма уничижишельно и достойно сожальнія, чувствовать шрудносшь въ исполнения своихъ обязанностей, и не чувствовать отъ сего никакого удовольствія; -противъ искушеній гръховныхъ не нившь никакого оружія, кромв доказательствъ и разсужденія. Весьма уничнжительно и достойно сожальнія, по однимъ шолько описаніямъ, по одному слуху имѣшь понятіе: о мирь Божісмо, (Фил. 4, 7.) о радости неизелаголанной и прославленной, (1 Петр. 1, 8.) о сокровенной маннь, (Апок. 2, 17.) о духовномо пресыщении, (Пс. 17, 15.) о петати искупленія, (2 Кор. 1, 22.) и вообще о всъхъ восхвшишельныхъ наслажденіяхъ, о которыхъ столь превосходныя поняція сообщаеть намь Св. Писаніе. Весьма уничижишельно и досшойно сожальнія, уподобляться великимъ Святымъ по однимъ опышамъ изнеможенія cyxo-IJ сши, въ кошорыхъ они иногда находились; всегда стараться о достижении лучшаго,

блаженн вйшаго сосшоянія, в авкогда не досшигать онаго.

Я скажу болье: недостатокъ сердечнаго побужденія къ благочестивой жизни не шолько всегда долженъ представлять причины къ уничиженію и смиренію, но въ нъкоторыхъ случаяхъ даже поселять въ насъ соннъніе о спасевіи нашемъ. Сія случая суть слъдующіе:

1. Когда совсвиъ нъшъ желанія весния жизнь благочесшивую; когда, для возбужденія себя къ благочесшію, должно всегда напоминашь себъ о должносши, о побужденіяхъ сшраха и надежды; когда пошребны безпресшанныя усилія, чшобы засшавишь себя чишашь Слово Божіе, молишься, размышляшь о совершенсшвахъ Божіихъ, пріобщашься даровъ любви Божіей низпосылаемыхъ въ шаинсшвъ Евхарисціи. – Невърояшно, чшобы возрожденный человъкъ, заняшый шакимъ образомъ непресшанно попеченіями и шрудами, налагаемыми на насъ Религіею, никогда не испышадъ сладосшныхъ влеченій Духа Свящаго. 2. Холодность въ благочеснию должна возбудищь въ насъ невыгодное поняще о себъ самихъ, есшьли мы не сшараемся вышши изъ сего горесшнаго сосшоянія. Какъ сшараніе о пріобръшеніи добродъшелей, коцюрыхъ не имъемъ, и о исправленіи погръшиосшей, кощорымъ подвержены, сосинавляешъ признакъ возрожденія; шакъ напроцивъ нерадъніе о искорененія пороковъ, подъ шъмъ предлогомъ, чшо человъкъ по есшесшву своему слабъ, есшь върный признакъ иевозрожденія. И есшьли холодносшь къ благочесшію не всегда пагубна, що по крайней мъръ она всегда есшь несовершенсшво, коиюрое, мы обязаны исправлянь.

Чшобы уврачеващь сіе зло, нужно предваришельно знашь причины онаго, кошорыя могушъ бышь ошкрышы на основаніи слъдующихъ замъчаній.

1. Предметь чувственный естественно дълаеть на людей большее впечатльніе, нежели предметь отвлеченный, невидимый и духовный. Это замьчаніе оправдывается

лаже и въ спирасшяхъ беопорядочнымы, Спирасниь, коннорая овладъваениь чувсивами. обыкновенно бываешть сильнее, нежели та, которая обищаеть въ духв. Честолюбіе, славолюбіе владычествующь преннущественно надь духомъ. Напрониявъ склонность къ чувственносии, изнъженносшь инъющъ свое съдалище преимущесшвенно въ чувсшвахъ. Спрасина сего послѣдияго рода производящъ въ обществъ болъе пагубы, нежели другія. Изключая штахъ, коихъ міръ называешть героями, люди редко жершвующь своимь спокойсшвіемъ, чувственными удовольствіяни и изнаженносщію важнымъ виданъ, честолюбію, славолюбію. Да и самые герон сколько разъ всв свои лавры, всю свою славу. всъ свои трофен приносили въ жершву удовольсшвіямь чувсшвеннымь!

2. Воображеніе унеличиваеть представленія чувствь и разума. Благо, не имъющее въ себь ничего существеннаго, можетъ быть принято за существенное, ежели представляется въ такомъ видь, который силенъ поразить воображеніе. Что на пр. за удовольствіе, находиться при важныхи

Digitized by Google

и сильныхъ людяхъ? Однакожъ ебыкновенно ничшо не кажешся намъ сшоль досшойнымъ нашихъ желаній. Почему? Пошому чию образъ, въ какомъ мы предсшавляемъ обращеніе съ важными лицами, поражаешъ воображеніе. Свища, слъдующая за ними, колесницы, на коихъ они ъдушъ, дворцы, въ коихъ они обищающъ, шолпы народа, кошорый возжигаешъ предъ ними онијамъ и покланяешся имъ-все ощо еспиесшвенно весьма легно можешъ произвесши въ воображения впечащлъніе.

3. Благо насшоящее, или по крайней иврь близкое, обыкновенно возбуждаениь сильньйшія желанія, нежели благо ошсушсшвующее, или шакое, обладаніе кошорымь предосшавляется ощдаленной будущносши. Осшріе сшрасшей почши совершенно пришупляется, когда должно искашь ихъ предмешы въ эпохахъ, ощдаленныхъ многими вънами.

4. Воспоминаніе засшупаенть мѣсшо присушсшвующаго предмеща. Я симъ хочу сказашь що, чщо благо, обладаніе кошорымъ досшавляло намъ удовольсщвіе, и будучи въ

онисуписники производныть въ нашемь сердцв меланія сперь же сильныя, какъ що, кощорое дъйснивнительно находишея предъ нашина глазани.

. 5. Еляго испынанное; блиго; дознанное на опнить, удобные ложенть восиланеннить желанія, нежели що, о конноромъ нія имѣемъ нюлько смъщенное поняние, и конторое извъсшно шолько по сравненію съ другими благами. Особа, одаренная хорошними свойсинвами, и съ компорою мы сами уже обраищансь, исегда будешъ для насъ любезнье нюй, конторая назъсшна намъ мюлько по имени, хощя бы добродъщели сей послъдней были имъ представлени превосходиъйниями предъ добродъщелями нервой.

6. Изъ двухъ благъ равнаго досшоннешва мы любинъ болъе що, конкорос легче пріобръсшь, немели що, нопнорос синовить многикъ шрудовъ в понеченій. Прявда, шрудносшь иногда увеличиваенть механіе, и снособстивуещь къ обольщенно воображенія: на пр. когда мы инфенъ о каконъ нибудь благъ высокое понящіе, и сугубыни сшараніями надъем-

Часть ХІ.

Digitized by Google

6

ел пріобублин оное; пюгда нани желаніл раздражающися, и мы съ унноменіенъ шрудносшей усугубляенъ усилія. Впроченъ нансегда осшанешися неоспоримынъ и основаннымъ на свойсшвѣ духа человьческаго що, чщо изъ двукъ благъ ревныхъ мы болье любимъ що, кошорое легде пріобръсшь, нежеди що, пріобръщеніе концораго сопряжено съ забоннами и запрудценіями.

7. Трудъ занимаентъ душевныя силы. Душею разсвянною, праздною, преданною чувспівеннымъ помысламъ, гораздо легче можешъ овладънь сшрасшь, нежели душею внимашельною, заняшою, направленною къ извъсшнымъ предмещамъ, не имъющимъ инкакого ошношения къ извъсшной какой либо сщрасщи.

. ...

. . . .

Примъниять шеперь сін начала их предмешу, нами наслъдуемому. Онъ представления съ шъмъ намъреніемъ, чихобы удобнъе оникрыть причины холодносния къ благочеснию, и найщи соощвъщещвенныя симъ причинамъ средства къ освобождению онгъ сегса несчасния.

5 62

л. Мы не виденъ расположенносния къ блаточеснию и не чувсливуень онь него удовольсяныя во цервыхь полюму, чию прелисины видимые .... чувсивенные долающь на нась болье впечанизния, нежели невидимые и духовные; а преднения благочесния духовны. и невидным. Вогь, колторому ны, поклаиланся, если Вогь непостижниый. Превосходстию обязанносшей, возлагаемыхъ на насъ Религіско, усманцривается очени полько ду-XOBILLINH, I, HE HNDERKL BARERO OGOALCHINHBEALнаго для чувсивенныхъ глазъ; награды, обънаемыя Інсусовъ Христовъ, сосшавляющъ преднешъ въры. Мы не можемъ ихъ подучищь, накь шольковь шонь нірь, котораго мы никогда не видали, в о кошоромь едва инвень поняпис: напронинь уштахи міра предложены нашему вкусу, слуху, всти чувещвань, и соошваньвующь желаніямь шакой швари, кошорая есшественно позволяеть себь увлеканься чувсивенными вещами. Вошъ первый источ-, никъ зла! Врачевство проднявъ онаго соспоннъ въ шонъ, чщобы непресшанно сщаранься уненьшань владычество тувствь. Дабы воодушеващь себя къ сему важному предпріящію, должно возчувсшвовань, сколь

Digitized by Google

низко и посшыдно для человъка; находишься подъ власнию чувсшвъ. - Какъ! - чувсшва будущъ сообщащь нашей душь свою грубость; а она не возможениъ сообщины виъ евоей чисшопы, ивлиельвосния и божесть веннаго огия! Какъ! наши чувсшва всегда будушъ имъшь силу, содълать душу нашу плопискою; а она никогда не доспытнения нюго, чнобы довесния ихъ до совершенсиива духовнаго! Какъ! ничшожные и гибельные преднешы будушть восхищащь и ассиланся нашь' нась; и между шівмъ мы осшанемся иевникащельными къ великимъ испеннаяъ Релнгін! Какъ! понящіе, какое вы должны имъпь о сущесшвъ совершенномъ, о Богъ въчновъ, премудровъ въ своехъ намъреніяхъ, всемогущемъ въ исполнения оныхъ, щедронъ въ дарахъ своихъ: какъ! мысль объ Искупишель, конюрый пришель взыскашь человька въ его немощахъ и ничножествъ, который предаль Себя для спасенія его, принесъ Себя за него въ жершву правосудію Вожію: какъ! упованіе живоша възнаго, копорый есшь средошочіе наябреній Божіяхь по отношению къ человъку: какъ! все сіе ве воспрепликитвуешь накъ оснашься хо-

лодными и невнимашельными!-Мысль сія должна заспиавинь краснымь Хрисшіанина, должна побудищь его-прибъгнушь къ размыніленію, чшенію, уединенію, безмолвію и ко всему щому, чшо можешъ ослабищь нашу чувсшвенносць, владычество коей производишъ послѣдствія шолико плачевныя и горесшныя.

2. Мы не имъемъ склонности и расположенности къ благочесщію ошъ того, что, нюгда, какъ чувсинва владычесшвующъ надъ наян, и воображение съ своей сшороны сшоль же самовласшию нами управляениь; а между инънъ преднешы, предлагаеные Религіею, неинвюшъ швхъ чувснивенныхъ образовъ, которыни поражаенися наще воображение въ преднешахъ, возбуждающихъ страсши. Вошъ виюрый ненючникъ зла, и вошъ врачевсшво. прошивъ него: благоразумный человъкъ всег-. за буденть бдень надъ своимъ воображені-. емъ. Онъ разсвещъ сін облака, колми оно: покрываенть исшину, распноргнешть сей шонкій покровъ, который оно налагаетть на существо вещей, разгонинъ всь сія призраки, кон оно окресить его образуенть; при-

нудать ихъ уступить истинѣ; представыть предъ судилище разума всѣ сіи лживыя сужденія своего воображенія; будеть судить о предметть по самому существу его, а не по тъмъ призракамъ, въ кояхъ представляетъ его обольщенное воображеніе.

3. Мы не имвемъ сердечной склонносши къ благочестію отъ того, что присущее, или, по крайней мъръ, близкое къ намъ благо обыкновенно возбуждаенть въ насъ сильжъйшія желанія, нежеля благо ошсушствуюшее, или шакое, обладание кошорымъ онлагаешся до ошдаленной будущносши. Сей трешій испючникъ зла указываентъ намъ трепие врачевство. Научимся искусству приблажашь къ себъ будущее, и предсшавлящь его предъ очи свои, какъ настоящее. Будемъ чаще совершать двла шой веры, которая есть осуществление ожидаемаго и увъренность во невидимомо. (Евр. 11, 1.) Будемъ чаще обращалься не къ видимымъ, но къ невидинымъ предмешамъ, ибо видимое временно, а невидимое въсно. (2 Кор. 4, 18.) Будемъ чаще выходить изъ сего

86

ивснаго круга предчешовъ, насъ окружаюшихъ, чшобы видъщь далве насшоящаго. Для сего не надобно имъшь взоръ очень дальновидный, — ибо все время для нъкопорыхъ кончешся въ 20 лешъ, для другихъ въ 10, для иныхъ въ носколько иней, а для вныхъ и въ нъсколько часовъ. Впрочемъ эшо еще не все: - должно чаще осніанавливалься мыслію на сихъ великихъ произшествіяхъ, кон имвющъ последоващь за симъ кращкимъ временемъ, проведеннымъ нами здъсь на земль. Чаще должно себь представлять, какъ міръ сб шумомб прейдеть, стихіи же сжигаемы разорятся, (2 Петр. 3, 10.) какъ земля попрясется на своихъ основаніяхъ, и грозный Ангелъ поклянешся Живущинь во веки вековь, сто времени уже не будето. (Апок. 10, 6.) Должно чаще размышлящь о шомъ непреложномъ приговорь, кошорый рышишь сульбу всвхъ человъковъ; о радосши и восшоргъ, коими будушъ наслаждашься оправданные, и объ ужасныхъ вопляхъ ошчаянія, кои будушъ испускащь осужденные правосудіемъ Божіямъ на врупыя наказанія.



4. Мы не инвенъ серденной склонносния къ благочестивой жизни, пощому чшо памящь, своимъ воспоминаніемъ заспупая мвсшо присушсшвующаго предмеща, занимаещся предмешами чувственными. Будемъ всегда возобновлящь въ памящи нащей шакіе образы, котторые впечашлвлись въ насъ при благочесшивыхъ упражненіяхъ, а изглаждащь изъ оной напечашлвные міромъ.

5. Мы не нивемъ сердечнаго расположенія къ благочестію отъ того, что благо дознанное на опышъ болье можещъ воспла, менишь наши желанія, нежели шо, о копоронь ны имвемь шолько сившенное поняшіе, и которое извъстно намъ только по ошношенію къ другому благу. На пр. почему мы въримъ, чшо душа, погруженная въ размышленіе о величія Божіемь, насыщается, яко ото тука и масти? (Псал. 62, 6.) Пошому, чию свидъщельсиво Пророка увъряеть нась въ этомъ: пошому, чщо мы имвемъ свидвшельсшво на сіе и другихъ великихъ свящыхъ мужей. Будемъ сшарашься убъдиться въ сей истинъ и другимъ обрязомъ. Господи, покажи намб Отца, и

довольно для насб, (Ісан. 14, 8.) просняъ нъкогда Филиппъ Інсуса Хрисша. Правда, просьба сія ошзывается темъ состояніемъ невъдънія, въ конторомъ находились Апостолы до дня пящесящянцы. Впроченъ она имъла нъкоторое основание разума и испины. Филипъ былъ очень увъренъ, чщо ежели бы онъ хошя одниъ разъ увидълъ собственными глазами того Бога, о которомъ сообщено ему снюль высокое поняпніе; по онъ былъ бы столь проникнутъ совершенствами Его, что, для угожденія Ему, охощно бы принесъ самыя величайянія жершвы. Удержимъ же шо, что было благоразумнаго въ просъбъ Филипповой, ощвергнувъ що, чшо показывало въ ней недосшашокъ разсудишельносши. Скаженъ Інсусу Хрисшу, но въ спыслъ возвышеннъйниемъ, нежели въ какомъ говорилъ Ему слабый ученикъ Его: Господи, покажи нало Отца, и довольно для насб. Господи, покажи мић на опышћ сію радосињ, кошорая происходишъ ошъ единенія разумнаго сущесшва съ его Богонъ; и ошсель я буду чувспивниеленъ пюдько, къ сему одному удовольєтвію; оно пришупнить остріє всіхь прочихъ удовольствій.

6. Мы не имвемъ склонносши и расположенія къ благочестнію опть того, что назь благъ, во всемъ между собою равныхъ, мы болье любимъ що, которое легко досталь, нежели що, которое стонить многихь шрудовъ и сшараній. Но о есшьля бы мы шруды свои всегда уравнивали съ побужденіями къ предпріящію оныхъ: эпо одно перемъннло бы весь ходъ нашей жизни! Въ міръ наным бы мы мало предметовь, достойныхъ шъхъ усилій, коя употребляемъ къ ихъ пріобръшенію, или, какъ говоришъ высочайшая премудросшь, мы увидъли бы, что мы издерживаемо сребро свое не на хятбы, и труло нашо на вещи, кой не могуто насо насытить. (Иса. 55, 2.) О естьли бы труконин сопряжено пріобръшеніе λы. СЪ склонности и расположенія къ благочестію, сравнивали мы шакже съ шою радостію, какую оно доставляенть превозмогшинь оные! Мы увърнлись бы, чиго въ семъ ониношенін шочно ныквшнія временныя страданія нисего не стоято во сравненіи со тою

славою, которал откроется со насо. (Рим. 8, 18.) И, поелику на какую бы сторону им: ни преклонились, т. с. на сторону благочестія, или на сторону міра, жизнв сія всегда будеть для нась періодомъ трудовъ; то мы предпочли бы труды, досщавляющіе миръ истинный, цівмъ трудамъ, кощ въ слёдъ за собою влекущъ новыя смященія и безпокойства.

7. Трудъ занимаетъ душевныя способности. Душа разсвянная, праздная, развлекаемая мыслями и преданная чувсшвенносши, гораздо удобнъе можешть бышь плънена какою набудь страстію, нежели дута, направленная къ извъсшнымъ предмешамъ, не имъющимъ никакого ошношенія къ сей страсти. Вошъ послъдняя, причина нашей холодносши и пренебреженія къ благочесшію: Будень избъгашь разсвянносши. Смошря на пороки людей, съ перваго взгляда на: ходять большую часть ихъ въ совершеннонь ожеспючения; по видемом у большая часть ихъ любящь зло для санаго зла. Впро-, ченъ, кажещся, изображающъ ихъ слишкомъ уже въ гнусныхъ чершакъ. Можентъ бышь

ġ¥.

люди не сшоль злы, какъ обыкновенно объ нихъ думающъ. Но ощавая инъ сію справелливосшь, признаемся шакже, чшо есинь обязанносшь, о коей не имъющть надлежа. шаго поняшія: сія обязанносшь еснь самособрание; есшь порокъ, коего горесшныя послвастивія не довольно знающъ: порокъ сей есшь разсвлиность. Ошь чего происходишь що, чшо сей человькь, весь, шакь сказащь, пригвожденный къ мыслямъ о смеряни и адь, кажещся, всьие силами сиреминся къ нимъ?-Опгъ шого, что человъкъ сей разсъянъ; ошъ шого, чшо душа его, совершенно наполненная міромъ, не можетъ уже имъть сполько вниманія, сколько пошребно для размышленія о смерши и адь.-Ошь чего происходишъ шо, чшо человъкъ сей, имъ ющій нъсколько любви и чувсшвишельносши, прямо однако же оскорбляещъ любовь и чувспівншельность? Оть того, что развлеченія, не ощавльныя ошъ мвсша, имъ занимаемаго, а больше еще шв, конхъ онъ самъ добровольно бываешъ причиною, препяшсшвующь ему бышь внимащельнымь къ собственнымъ своимъ правиламъ. Однимъ словомъ, онгъ чего: происходнить що, чию мы,

аябя синоль правильное понящіе о благочесвнів; шакъ мало живемъ ревносни къ нему?-Gie ало происнодить онъ ной же причиныонъ нашей разсвянносник. Вудемъ инвина макое внодько онинощеніе къ міру, какое нужно для нополненія въ немъ обяванносшей нашего званія; соберемъ духъ нашъ щ сердце; будемъ съ бережливостію употребдянь данную намъ способность мыслить щ двйствовань.

Ежели мы будемъ слъдовашь симъ правиланъ, що буденъ въ сосшояния перемънипь нашь вкусь, и исправить наше чувство; научнися выслить в дъйствовать, какъ сущеснива разумныя. Есшьлижъ мы будень мыслишь и действовать, какъ мыслять и дъйспивующъ существа разумныя: тогда ны почувствуемъ, что ничто недостойно насъ кромъ Бога, и шого, что ведешъ къ Нему; шогда мы ушвердимъ и мысли и желанія на семъ великомъ предмешь, и шакниъ образовъ всегда будемъ имъшь обильные источники радостей. Въ уединении, въ пустыняхъ, въ радостныхъ и горестныхъ приключеніяхъ жизни, среди свни и ужа-

۰.

совъ смерши, им буденъ люгда говорлинъ къ Богу шакже, какъ говорнаъ нъкогда Пророкъ: како тукомо и слесмо исполилется дуща мол, когда и соспалинско о Тебъ, (Пс. 62, 6. 7.) когда размышляю: о достнонокланяемыхъ Тволкъ соверниенсшвахъ.

:

:

. :

.94

••• •

· • •

: .:

III.

**9**5

Блаженны кроткіе: ибо они наслудуртв землю. Маш. 5, 5.

Божесшвенный Учишель нашъ непредожно изрекаешъ здъсь що же славное объщованіе, кошорое еще Давидъ предвидълъ духонъ своимъ.-Но сколь шрудно досшигнушь сей награды, сколь шрудно возвысищься до июй кроитосния, къ кожорой изключищельно онносниися овре объщованіе!

Ахъ! мы частю трудимся и подвизаемся, чиюбы уппвердищься въ духъ крошосния; но еколь великъ, и частю сколь инцетенъ сей ирудъ и подвигъ; сколь частно одна иннуща неостпорожнестии свергаета насъ со спюпени, на колюрую, назалось, взопли мы; сколь удобно постигаетать насъ нанна слад бость, даже при самонъ испинномъ расположени!.-И виъ насъ весьма много вещей, ослабляющихъ пивердое наше желаніе и преиялисникующихъ почному исполненію онаго; и въ насъ самихъ безчисленные враги проинвалися намему намъренію, какъ но: не-

довольство и нетерярніе, суетность и самолюбіе, высокомъріе и упорсшво въ своихъ мявніяхъ, заблужденія и предразсудки, ложная ревность и естественная наклонность-воздавать равнымъ за равное, вообте всв пепріязненные духи, возпущающіе лушу, пленяющіе волю в пронаводящіе несогласія между человъками. Ежели гль, що завсь нанначе и саный опышнейний должень Аризнаться: хота желаніе добрж во лиз есть, но стобо сделать оное, того не нахожу. Ибо' добра, котораго хогу, не ды лаю, а делаю зло, котораго на хоги. (Рим. 7, 18. 19.) Сколь часто я хопталь. . Но не могъ, послику послингло меня нокушеніе: сколь часшо мои, по видимому, саныя швердыя намъревія были какъ бы развъвнемы въщоонъ; сколь часшо даже послъ йногихъ опышовъ в любълъ, я снова впалали въ прежнюю слабосявы!

По сему-що Кропичайшій, почнин при сал монь началь своего общеспивеннаго служен ція, ублажаєщь крошкахь; по сему-що Онь тоничась возбуждаешь нась постоянно борошься и неущомимо стренникься къ сокро-

вищу, кошорое онъ вдали показываетть побъдишелю. Впрочемъ мы должны знать, чщо сіе драгоцънное сокровище предосшавляещся не плоши и крови, не есшественной льносши, не чувствительности или хладнокровію, но кръпости духа, основанной на живомъ познаніи святой воли Божіей, кръпости производимой искреннею любовію и ушверждаетой постояннымъ упражненіемъ.

Влаженны шъ, которые съ кротостю переносящь влоключенія и непріяшности зенной жизни, съ крошосшію преодолівнають всв препятствія и трудности встрвчающіяся на пуши ихъ, съ кротостію пріенлющъ жесшокія искушенія и испышанія!-Человъкъ по природъ своей прошивищся всему шому, чшо возмущаеть его веселіе, нарушаеть его чувственное благосостояніе, уничтожаеть его планы и намъренія, желанія и надежды. Мы подобны дешямъ. нетерпящинъ никакой непріятности. При санональйшемъ огорчения онъ начинаюшъ кричащь и досадовашь; почши шо же бываешть съ нами, есшьли не все идешть по нашему желанію, есшьли изчевають радость

ЧАСТЬ ХІ.

Digitized by Google

لير

ныя надежды, неудающся многообъщающіе піруды, или похищаются драгоцівныя блага. Огорчаясь темъ, что въ течени нашей жизни случается противъ желяній буйнаго сердца, мы забываемъ, чию высочайшая и всесвящая воля всемь управляещь; предаемся ропшанію, восшаемъ прошивъ судьбы, какъ чепріязненной силы, досадуемъ и враждуемъ на непоспижимыя опредвленія владычествующаго назъ нами Промысла. Даже и шошъ, кшо швердо помнишъ, что счастіе и несчастіе, удача и неудача, Haходки и поптери, имъніе и лишеніе, радость и печаль зависянгь ошь опредьления Всевышняго Опца, назначающаго каждому по своей воль; и топть, кто научился терпъливо сносншь неизбъжныя несчасшія, кшо при всъхъ перемънахъ жизни постоянно держишся пребывающаго; даже и Хрисшіанинъ, ищущій непреходящаго, часто приходнть въ смятеніе отъ вещей тявнныхъ и скоропреходящихъ, колеблепися въ духъ пр⊮ непріяшныхъ случаяхъ, и при видь несчастій погружается въ горесть. Вопъ почему такъ ръдко оное спокойствіе, съ которымъ кроткій встрвчаеть и побыждаеть

98

опасности и самыя шяжкія искушенія. Онь не даешъ мъсша гивву; нъшъ въ немъ приспрасшнаго упорсшва въ своихъ прежнихъ мнъніяхъ и земныхъ намъреніяхъ; онъ не прошивинися судьбъ своей и въ шо время, когда все иначе случается, нежели какъ онъ думаль; когда всв его надежды и ожиданія шщешны, когда онъ посшавленъ на новыя. совствиъ неизвъсшныя сшези, и лишенъ самыхъ драгоцъннъйшихъ благъ. Онъ не полагаешся на временное, не спроипъ своей храннны на зыбкомъ пескъ, не ищешть на земяв невозмущаемаго спокойствія, ненарушимаго счасшія, не прилъпляешся сердцемъ своимъ къ птавнному и не насыщающему. Онъ уповаетъ на Вога, и во всякой скорби поступаенть сообразно ут влищельному насшавленію: предай Господу путь твой, и надвися на Него, и-Онд совершить. Пс. 36, 5. Такимъ образомъ и въ то самое время, когда лучшія его намврейя остаются тщетны, когда онъ нахоанить препятиствія тамъ, гдъ совсьмь непредполагалъ оныхъ, когда у него ошнимаешъ ся все, что онъ имвлъ, когда все здание временнаго счастия у него разрушается,

'99

онъ возводнить слезящіяся очн, возноснить скорбящее сердце къ Тому, который сокрушаешъ и изцъляетъ, даетъ и оптъемдеть, который говорить: не суть совѣти Мон, акоже совъти ваши, и ниже акоже numie samu, numie Mou. (Uca. 55, 8.) Ero вротость незыблемо основана на въръ въ мудрость и любовь Ошца небеснаго, и изъ всъхъ земныхъ золъ шягчайшимъ было бы для него, когда бы онъ въ своей слабосния, хошя на одну минушу, усомнился, возропталь, или воспротивился. Его кротость есть тихое спокойствіе души, поучающейся терпънію и преданности въ волю Божію; сыновнее чувство, покаряющееся водъ Отца, дъящельное сознание своей всесовершенной зависимослия ошъ Бога, все премудро устрояющаго. - Блаженъ, кто такимъ образомъ кроптокъ среди бурь жизни. Для него всякое бремя в бъдсшвіе гораздо легче, препятствія не приводять его въ сиятеніе, онъ или подвизается сь непоколебимою швердостію, или, когда невозможна побъда, и не теряетъ тщетно силъ своахъ. Во дни искушенія онъ видишь просія-

вающій вдали часъ избавленія, ободряется и укръпляется въ духъ.

Блаженны ть, которые съ кротостию переносялгь погръщности и слабости дру**гихъ, съ кротостію поступають съ заблуж**дающими и слъпопиствующима, съ кротостію смотрять на горестные опыты слабости и гръховности человъковъ!-Обыкновенномы, будучи умъренны въ шребованіяхъ кь себъ, штьмъ болье желяемъ и шребуемъ ошъ дру-. тихъ; имъя ежедневно причины огорчаться сами собою, шемъ более огорчаемся другими; будучи всегда гоптовы извинящь себя, шемъ съ большимъ шрудомъ находимъ извивенія для другихъ; не примъчая бревна въ собственномъ глазъ, мы видимъ спицу въ глазъ браша; спокойно взирая на собственные гръхи и недостапики, ны ревнуемъ и восшаемъ прошныу слабосшей ближняго. Мы сами недвящельны, нерадивы къ должносши, несправедливы; однако желаемъ, чшобы всъ были неуттонины, точны, ревностны, справедливы; сердимся, когда они не шаковы, и думаемъ, что это есть дъйствіе правильной и похвальной ревносли. Даже и опыль-

въйшіе, не спотря на увъщаніе Писанія; не ентвайся на ближняео, (Сир. 28, 7.) часто досядують на слабости, ошибки и погрышности другихъ, совсъмъ забывая, что и другіе имъютъ много причинъ досадовать на нихъ, или что они не поставлены судіями другихъ. Сколь часто сія ревность ложна и нечиста, и произтекаетъ или изъ суетности, съ какою мы увъряемъ себя, чшо мы лучше другихъ, или изъ своекорыстія, поелику пороки и заблужденія другихъ нарушающъ наше спокойствіе, или препяшешвують намь въ достижени нашихъ цълей, или иначе какъ нибудь вредяпть намъ. И такимъ образомъ вмъстю того, чтобы исправить другихъ, мы еще болье ожесшочаемъ ихъ, преграждаемъ нашимъ внушеніямъ, насшавленіямъ и увъщаніямъ пушь къ ихъ сердцу, тогда какъ кротость безъ труда открываетъ оный.-Впрочемь сія кротость не есть холодное равнодушіе къ чужимъ погръшностямъ, не есть безпечность оу благъ ближнихъ; ибо она произшекаешъ изъ любви, которая не радуется о неправдъ, не безгинствуето, не раздражается. (1 Кор. 13, 4.) Крошкій

102

съ глубокою скорбію смошришь на развращеніе человъческаго сердца; онъ оплакиваеть свои и чужія заблужденія, н ошр всей души молится, да пріндеть ко всъмъ царсивне Божіе. Его крошость пребываенть въ любви, которая все сносить, всели въ русыв, всего надвется, все терпитв. (ст. 7.) Его кротость есть смиренное обращеніе въ самаго себя при видъ чужихъ недоспашковъ ; дружественная снизходительность въ сужденій о другихъ; терпъливость при болъзненныхъ опышахъ; швердая увъренность, что Богъ прощаетъ гръхи и изцъляентъ немощи; благоразумная, милующая ревность, старающаяся уменьшить всякое зло въ цравственной жизни, и исправить другихъ спиолько же, какъ и самаго себя.-Блажень, кто съ такою кротостию бользнуеть о человъческихъ гръхахъ и слабосшяхъ! Его не удаляетъ суетность ошъ самаго себа высокомъріе и неправосудіеопть братьевъ, нетерпъніе-отъ радостнаго чувствованія Божественнаго промысла. Даже погръшающіе приближаются къ нему сь довъренностію; его душа услаждается радостиными опышами, что его кротость

побъждаещъ самое жестнокосердіе ближняго, и многихъ возвращаетъ съ пуши погибели; будучи кротокъ въ духъ и въ жизни, онъ вмъстъ ежедневно укръпляляется въ смиреніи, въ упованіи на Бога и любви, а по сему и во внутреннемъ миръ.

Блаженны шь, которые съ кротостію переносять неправды, съ кротосщію поступають съ врагами и противниками, съ кропостію пріемлють досады и оскорбленія, съ крошостію покаряются злымъ дъйствіямъ худыхъ наклонносщей и страстей другихъ людей.-Мы желаенъ, чшобы всъ окавывали намъ свое вниманіе и снизхожденіе, уваженіе и довъренность, дружество и благорасположеніе; члюбы всв нась, уважали, любили, благопріяшсшвовали намъ; и не шолько скорбимъ, но и предаемся пламенному гнъву, когда шого въ другихъ не видимъ, Часто мы едва примъчаемъ, чию сами 0Cкорбили другаго, и намъ кажешся не понящнымъ, какъ можешъ кшо нибудь на насъ гнъващься; но ежели другіе какъ нибудь оскорбящъ насъ, що мы всегда увеличиваемъ оскорбленіе, и не сомнъваенся въ своей справедливоснии, когда сами на кого гнъваемся. Сколь редко ны желаемъ делашь для другихъ що, чего бы сами хошъли ошъ нихъ, или бышь для нихъ шемъ же, чемъ они. по желанію нашему, должны бышь для нась: всегда мы болъе оптъ другихъ шребуемъ, нежели сколько позволяемъ имъ ошъ насъ шребовать. Отъ сего то мы столь часто почишаемъ себя оскорбленными, ошкрываемъ наше неудовольсиные есшественною вспылчивосшію, и съ жесшокосшію ошгоняемь ошъ себя ближнихъ. Когда же ны дъйсшившельно щерпинъ обиду, досаду, оскорбленіе, когда другіе дъйствишельно поступають съ нами непріязненнымъ и враждебнымъ образомъ: шогда вся наша самолюбивая природа возмущается, ны ищень удовлетворенія, стараенся воздать равнымъ за равное. И сія суетная вспыдьчивосшь разрываеть узы единодушія, уничшожаешь внушренній мирь, ожесщочаешъ сердца одно пропинвъ другаго, ненамъренно оскорбившаго дълаешъ врагонъ. легкое оскорбленіе возвышаешь до величайшей несправедливосши, и въ собсивенномъ каждаго сердцъ возгнъщаенть пожирающій планень. Такъ ны удаляенъ опъ себя, дъла-

· · --- -

емь жесінокими врагами своими шѣхъ, конхъ можно было бы посредствомъ крошости привесть къ сознанию своей несправедливосши и привязащь къ себъ! Одна крошость побъждаетъ гръховныя наклонности и страсанн какъ въ себъ, пакъ и въ другахъ. Но сколь многое она въ себъ заключаешъ! Касашельно ея Господь предписываеть намъ вледующее: не протисься обижающеми; не естьли кто ударить тебя во правую щеку твою, подставь ему и другую; и кто захогеть судиться съ тобою и езять у тебя рубашку, отдай ему и кафтанд. И кто понудить тебя пройти св нимо одну версту, иди со нимо дев. (Мат. 5, 39 -41.) Можеть быть для многихъ сіе ученіе кажется весьма строгимъ, несовмѣстнымъ съ человъческими силами; не смошря на сіе не пререкаемо слово Господне: никому не платите зломв за зло, (Рнм. 12, 17.) на побъждай зло добромв. (Ст. 21.) И сія непреложная заповѣдь обишаешъ въ сердцѣ крошкаго; онъ жодишъ по примъру Того, который будучи укоряемъ, не укорялъ, ио все предоставлялъ Судящему правильно. Кротость есть терпъливое снизхождение

и сердечное прощеніе обидь и оскорбленій. смиренная уступчивость, предупреждающая. благошворишельность и ласковость къ жестокимъ;-есть побъда надъ собою, побъда не ищущая удовлешворенія и мести, но произходящая изъ упованія на помощь единаго праведнаго Судін-Бога. Ибо Мит отлиценіе, Я воздаль, еоворить Господь. (Рим. 12, 19.) И такъ блаженъ, кто съ кротостію переносилть неправды, оскорбленія и огорченія. Онъ находится подъ высшею защитою, съ которою Праведникъ никогда не посрамляется. Его невинность укръпляеть его въ гоненіяхъ, и кроив шого онъ уповаешъ Ha покровишельство своего Отща небеснаго. Покорность кроткаго не значить, что онъ слабъ, беззащитенъ противъ сильнаго: ибо въ его любви, въ его побъдъ надъ саминъ собою содержишся сила, которая върнъе и надежнье дыйсшвуеть, нежеля гновь и вспыльчивость. Онъ собираетть огненные угли на главу своего врага, и такимъ образомъ кротостію своею побуждаеть его къ исправленію; биъ побъждаеть даже наглаго, влобнаго и неистоваго, и привлекаетъ къ себъ всъхъ добрыхъ. Нъшъ побъды блажениъе

Digitized by Google

побъды надъ своями склонностями и страстями, и сею-то побъдою восхищается кроткій; въ его сердцъ обитаетъ священное чувствованіе Божія благоволенія, и радостная увъренность, основанная на объпованіи: естьли будете прощать селовъкамо соеръшенія ихо: простито и вамь Отецо ващо небесный. (Мат. 5, 14.)

Блаженны крошкіе! Ибо они наследують зельно. Подлинно они покаряютть себъ землю, и посредствомъ крошости владычествующь надъ всеми пленными вещами, надъ брашьями и самими собою; они содъйсшвують въ созиданіи на земль царства Божія, и чувствуя, что они богаты и сильны Богомъ, не подлежащъ непосшояннымъ впечаппленіянь міра. Они проходящь все нскушенія, не возмущаясь гивьомъ, не шеряя внутренняго мира, съ кротостію пріемлюшъ все, чшо ни случается съ ними, и съ твердостію и спокойствіемъ отклоняють оть себя многія бъдствія. Встрьчающь ли они но предполагаемое препящствіе, или сверхъ чаянія подвергаются опасностии и непредвиденному несчастію:

108

они не теряющь присутетвія духа, которое преодолвнаеть всв трудности, HØ которое впрочемъ чуждо всякой страсти. По сему-що всъ временныя спрадалія дъйсшвующь шолько къ ихъ очищению; всякая пошеря делаенися для нихъ вящщимъ пріобръшеніемъ; всякая скорбь премъняещся наконець въ радосшь; ничшо не можешъ разлучить ихъ ощъ любви Божіей; и по сему всегда побораешъ по нихъ Сильный, всегда побъждающій. Скорбинъ ли крошкій о предразсудкахъ и заблужденіяхъ, гръхахъ и преступленіяхъ человъческихъ: онъ никогда не шеряень шерпьнія и снизхожденія, упованія в двяшельной ревносини, кошорыя однв сушь дъйствишельныя оружія прошивъ оныхъ великихъ золъ. И сін оружія дъйсшвующъ къ собстивенному исправлению, а вмъсшь и къ исправленію другихъ людей, шакъ что онь въ своемъ кругь дълается свътомъ освъщающимъ и согръвающимъ, и разливаентъ вокругъ себя благословеніе, кошорое паки возвращается къ нему и исполняетъ его кръпосщи и веселія. Поражающъ ли его оскорбленія и досады, обиды и жестокія неправды: онъ шемъ большую прошивопоставляеть имъ пихость, благотворительность, ласковость и праведность; наконець торжестеуеть побъду правой стороны, и посль всякаго преслъдованія тъмъ больтую пріобрътаеть любовь. Такимъ образомъ, поелику онъ никому не врагъ, самые навъты враговъ его наконецъ истощаются, и онъ безпрестанно созерцая совершеннъйщій образъ кротости во Іисусъ Христь, отчасу болье уподобляется своему Учителю, тъснъе съ Нимъ соединяется, и Его помощію побъждаетъ міръ.

Блаженны кроткіе: ибо они наслёдуют**ё** землю.



## СВЯТАГО ОТЦА НАШЕГО ІОАННА ДАМАСКИНА

IV.

## СЛОВО

овъ иконахъ.

1. Первый виновникъ зла – лукавый змій, ш. е. діаволъ, привыкъ всякимъ образомъ сражащься съ созданнымъ по образу Божію человѣкомъ, и наносишь ему смершь враждебными силами. Ибо еще въ самомъ началѣ, вдохнувъ въ него желаніе и надежду бышь Богомъ, онъ подвергъ его смерши безсловесныхъ. Часшо пошомъ прельщалъ онъ его посшыдными и скошскими удовольствіямя. Какая прошивуположность между Божествомъ и скошскимъ вождельніемъ! Иногда приводилъ онъ его въ безбожіе, какъ говорищъ Богоотецъ Давидъ: безулюцо сказало ео Часть XI.

серлив своемо; нвто Бога: (Псал. 13, 1.) иногда въ многобожіе; иногда ошвлекалъ оптъ поклоненія исшинному Богу; а иногда засшавляль кланяшься демонамь; шакже небу и земль, солнцу, лунь, звъздамъ и всякой швари, не изключая самыхъ звърей и гадовъ. Ибо какъ не воздавашь должной чесши достойнымъ оной, такъ и воздавать непринаалежащую славу недосшойнымъ ея, зло одинаково. Исшина, идя среднимъ пушемъ, ошвергаешъ все нелъпое. Она учишъ исповъдовашь единаго Бога, одно есшество въ трехъ лицахъ: въ Ощцв, Сынв и Свящомъ Духв; а зло признаващь сущесшвующимъ шолько шогда, когда находишся въ мысли, произносишся словомъ, или совершаешся на дълъ, и изчезающимъ, какъ скоро пересшаемъ худо мыслипь, говоришь, и дъйсшвовашь; слъдовашельно не сущностию, но случайносшію, що есшь, нъкошорою мыслію, словомъ, дъйсшвіемъ, прошивными закону Божію; - изъ Свяшой Троицы въ одномъ Хрисшъ проповъдуещъ два есшества и одно лице. Но прошивникъ исшины, врагъ спасенія человъческаго, какъ нъкогда, не шолько язычниковъ, но часшо и самыхъ сыновъ Израи-

левыхъ обманомъ склонялъ дълащь изображенія демоновъ, нечесшивыхъ людей, шинцъ, звърей и гадовъ, и покланящься имъ, какъ богамъ: шакъ и нынъ сшараешся возмушищь наслаждающуюся миромъ Церковь Хрисшову; лживыли устали и лукавыло азыколо (Псал. 119, 2.) покушаешся согласищь нечесшіе съ Божесшвеннымъ Словомъ, и мрачный, безобразный видъ его прикрыщь онымъ, дабы нешвердыя сердца ошвлечь ощъ исшинныхъ, Ощцами намъ преданныхъ, обычаевъ.

2. Дъйсшвишельно возсшали шакіе, копорые говорящъ, чшо не должно изображашь и предлагашь для созерцанія, прославленія, удивленія и подражанія ни Хрисшовыхъ спасишельныхъ чудесъ и сшраданій, ни мужесшвенныхъ прошивъ діавола подвиговъ Свящыхъ. Но кшо, имъя Божесшвенный взоръ и духовную мудросшь, не видишъ, чшо эшо сушь козни діавола, не желающаго ошкрышь какъ своего ниспаденія и срама, шакъ славы Божіей и Свящыхъ Божіихъ? Конечно, есшьли бы мы сшали изображащь Бога невидимаго, що согръщили бы. Ибо шого,

113

Digitized by Google

что безтелесно, необразно, невидимо и неописанно, изобразишь не возможно. Также есшьли бы дълаемыя нами изображенія мы почищали богами, и какъ богамъ служили: то конечно мы были бы нечестивы. Но мы ничего шакого не дълаемъ. Когда же Богь, по неизреченной благосши своей, пріявь плошь, явился въ оной на земль, жиль между человъками, имъя есшесшво, швердость, видь и цвъть плоти человъческой; то мы изображая Его, уже не погръщаемъ. Мы желаемь видъть черты образа Его; ибо теперь мы видимо, говоришь Божественный Апостоль, како сквозь тусклое стекло, еадательно. (1 Кор. 13, 12.) Икона есть сіе стекло и гаданіе, сообразное съ грубосшію шъла нашего. Ибо умъ сколько бы ни сшарался, не можешъ выйши изъ круга шёлесносши.

3. Прочь шы, зависшливый діаволь! Ты завидуешь, чшо мы видимъ образъ Владыки нащего, и чрезъ него освящаемся; завидуешь, чшо видимъ спасишельныя Его сшраданія, удивляемся Его сошесшвію, созерцаемъ чудеса Его, познаемъ и славимъ силу

Его Божесшва; шы завидуещь чести Свяшыхъ, кошорой они удостоены отъ Бога; не хочешь, чтобы мы смотрвли на изображенія славы ихъ и делались ревнишеляии ихъ мужесщва и въры; не шерпишь шълесной и душевной пользы, происходящей опть въры нашей къ нимъ. Но мы не слушаемъ шебя, человъконенависшный демонъ! Внемлише народы, племена, языки, мужи, жены, отроки, старцы, юноши и младенцы, свяшый родъ Хрисшіанскій! Еслиьли кшо возвъсшишъ вамъне що, чщо свящая православная Церковь пріяла ошъ Апосшоловъ, Ощцевъ и Соборовъ, и чшо до сего времени сохранила, не слушайше; не принимайше совъша ощъ змія, какъ приняла Евва и сорвала плодъ смерши. Есшьли Ангель, или царь возвѣсшишъ вамъ не що, чщо вы пріяли, зашворище слухъ свой; я не смѣю къ сему присовокупипь словь Божественнаго Апостола: анавела да будето: (Гал. 1, 8.) нбо ожидаю исправленія.

4. Но не вникающіе въ смыслъ Писанія приводящъ въ возраженіе слова, изреченныя намъ Богомъ чрезъ законодавца Моисея: не

Digitized by Google

сотвори себъ всякаго подобія, елика на небеси и елика на земли; (Исх. 20, 4.) и чрезъ Пророка Давида: да постыдятся всъ, служащие истуканамо, хвалящиеся нистожными идолами, (Псал. 96, 7.) и многія другія симь подобныя. Ибо все, чшо они приводять изъ Священнаго Писанія и изъ Святыхъ Отцевъ, имветъ одинъ и шошъ же смысль. Чшо мы на сіе ошвѣчашь будемъ? – Что другое, естьли не то же, чию сказаль Господь: изследуйте Писанія. (Іоан. 5, 39.) Ибо необходимо здъсь изслъдованіе Писанія; только будьте внимательны и благоразумны. Не возложно, возлюбленные, ттобы Богд солгалд. (Евр. 6, 18.) Ибо Богъ единъ есшь; Онъ одинъ есшь законодашель Вешхаго и Новаго Завѣша, многокрашно и многообразно глаголавшій древле опщамъ посредствомъ Пророковъ, а въ послъдніе дни посредствомъ Единороднаго Своего Сына. Внимайте со тщаніемъ. Это не мое слово; Духъ Святый чрезъ Святатаго Апостола Павла произнесъ его: Боеб многократно и многообразно слаголавшій древле отцамо посредствомо Пророково. (Евр. 1, 1.) Замъть, что многократно и

116

многообразно глаголадъ Богъ. Какъ искусный врачь не всемь и не всегда даешь одно лъкарсшво, но каждому приличное и полезное, смошря по свойству страны, бользни и времени, ш. е. по климашу, сложенію и возрасшу: иное младенцу и иное имъющему совершенный возрасшъ, иное слабому и иное кръпкому; и не всъмъ слабымъ одно в що же, но смощря по сложенно в свойсшву бользни; шакже нное лыпомъ, нное зимою и иное осенью и весною; на конецъ и въ каждомъ мъсшъ различное, по качесшву страны: такъ и совершеннъйшый Врачь душъ шъмъ, которые еще сушь младенцы и страждуть бользнію идолослуженія, которые ядоловь почницають богами, н, какъ богамъ, имъ покланяющся, а поклоненіе Богу отвергають и приличную Ему славу воздающь швари, воспрешиль далашь изображенія.: Ибо изобразить Бога безтьлеснаго, невидимаго, невещественнаго, не имь, ющаго вида, веограниченнаго и непосшижимаго по исшинъ не возможно. Какимъ образомъ можентъ бышь изображено невидимое? а Бога не видало никто никогда; Единородный Сынб, сущій во надра От.

5. А чию идоламъ, какъ богамъ покланялись; що слушай, чшо говоришся въ книгъ Исхода сыновъ Изранлевыхъ, Когда Монсей для полученія закона взопнель на гору. Синай и шамъ замедлилъ, бесъдуя съ Богомъ; въ шо время неблагодарный народъ возсшалъ прошивъ Аарона, служащаго Богу, и говориль: сотвори нало боен, иже пойдуто предо нали: Моисей бо сей селостко, не стлы, сто бысть ему. (Исх. 32, 1.) Пошомъ, когна изъ украшенія, кошорое сняли съ себя женщины, зделанъ былъ идолъ; когда всъ вли, пили, и упившись виномъ и заблужденіемъ началя играшь: що въ безуміи говорили: ciu бози твои, Израилю! (ст. g.) Видишь, чию они идоловъ почищали богами. И савлали они не идола Юпишерова или сему подобнаго; но дали, какое случилось, золошо, чигобы сдълать какого нибудь идола, и вышло изображеніе шельца. Такимъ образомъ сего идола они починали за Бога, и какъ Богу ему покланялись, между шемъ какъ

онь быль жилищемь демоновь. А чиго они служили швари вмвсию Творца, о семь говоришь и Божесшвенный Апосшоль: и сласу нетленнаео Бога изленили со образо подобный тлекнолу! селосеки и птицало, и сетегроновило и задало, и делве: и служили теари сместо Георца. (Рим. 1, 23. 25.) По сему-шо Богь и возбраниль делать всявий образь.

6. Я знаю Того, который произнесь сін неложныя слова: Господь Бого твой, Господь едино есть. Также: Господу Боеу. твоеми поклонишися и Тому единоми послужини, (Вшор. 6, 4. 13.) и: да не булуто тебъ бози иний развъ Мене. Не сотвори себъ кулира и всянаео подобія, елика на небеоц горв и елика на земли низу. (Исх. 20, 3. 4.) Также: да постыдятся всь служащие истуконало, (Псал. 96, 7.) и еще: бози, иже небесе и земли не сотвориша, да погибнуто ото земли, (Іер. 10, 4.) и все, подобное сему, чшо древле говориль Онъ опцамъ посредствомъ Пророковъ, а въ послъдніе дни сказаль намъ посредствоиъ Единороднаго Овоего Сына, грезб

котораго и въки сотворилд. (Евр. 1, 2.) Знаю Того, кошорый сказаль: сія есть жизнь выская: стобы знали Тебя, единаео истиннаго Бога, и Тобою посланнаго, Іисуся Христа; (Іоа. 17, 3.) и върую во единаго Бога, единое начало всего, въ безначальнаго, несозданнаго, нешленнаго и безсмершнаго, въчнаго и непреложнаго, непосшижимаго. безшѣлеснаго, невидимаго, неограниченнаго, не имѣющаго вида; - въ единую пресущественную сущность, всевысочайтее Божесшво, въ прехъ лицахъ Онца, Сына и Святаго Духа. Сему единому служу; Сему единому воздаю служебное поклоненіе; единому Богу покланяюсь, единому Божесшву, но и шремъ лицамъ служу: Богу Ошцу, Богу Сыну вонлошившемуся, и Богу Духу Святому, не шремъ Богамъ, но единому, не раздъленнымъ лицамъ, но соединеннымъ. Не три воздаю поклоненія, но одно; не раздельно каждому. лицу, но шремъ лицамъ совокупно, какъ единому Богу, одно воздаю поклонение. Не покланяюсь швари вмъсшо Творца, но покла-

няюсь Творцу, создавшему меня и къ созданю своему безъ измъненія и униженія снизщедшему, дабы прославищь мою природу, в

сдълашь меня причасшникомъ Божеспівеннаго есшества. (2 Пеш. 1, 4.) Покланяюсь Царю и Богу, и вмесше багрянице плоши, не какъ одеждъ и не какъ чещвершому лицу; нъшъ! но какъ единой съ Богомъ и какъ непременной въ сущесшев своемъ во Хрисшъ. Ибо Божество не перешло въ природу шъла: но какъ Слово, содълавшись плошію, осталось пгвмъ, чемъ было, не измънилось; шакъ и плошь, содълавшись Словомъ, не пересшала бышь швмъ, чъмъ была, но еще сшала, по ошношенію къ лицу, одно съ Словомъ. По сему я смъю нзображащь Бога невидимаго, для насъ воспрілешаео плоть и кровь; (Евр. 2, 14.) изображащь не невидимое Божесшво, но видимую Божесшвенную плошь. Ибо есшьли и души изобразишь не возможно; що кольми паче Того, кошорый даль невещественносшь самой душь.

7. Но Богь, говорять, сказаль чрезь законодателя Монсея: Господу Богу Твоелия поклонышися, и Толиу единолиу послужищиз также: но сотвори себъ всякаго подобія, елика на небеси, и слика на зелли. По ис-

нинь, брашія мон, заблуждаюшь шь, кошорые не знающъ, чщо буква убиваешъ, а духъ живошворищь; кошорые не ищушъ сего дука. скрывающагося въ буквахъ. Таковыми я долженъ сказащь: кщо научилъ васъ сему, шошъ да научищъ и слъдующему. Познайше, какъ изъясняещъ сіе законодашель, конюрый во Вшорозаконіи говоришь между прочить шакь: и елагола Господь ко вало на воръ изб среды оеня: еласб словесб Его вы слышасте, и образа не видъсте, токмо власб. (Вшор. 4, 12.) И далве: и соблюдите души своя зъло, яко не видъсте всякаво подобія во день, во оньже еласола Господь ко вамо во горъ Хоривъ изо среды оеня: не беззаконнийте, и не сотворите себъ самимъ подобія ваянна, всякаго образа подобія мужеска пола или женска, и подобія всякаго скота, иже есть на земли; подобія всякія птицы пернатыя и проч. (сш. 15-17.) И посль не многихъ словъ: да не когда возгръво на небо, и видъво солнце и луну и зевзды, и всю красоту небесную, прельстився поклонишися имв и послужиши имб. (ст. 19.) - Не видить ли, чно цъль сего есшь ша, чшобы не служишь

швари вмъсшо Творца, и ни чему, кроиъ Его единаго, не воздаващь служебнаго поклоненія? Почему, съ поклоненіемъ соединяя еще служеніе, шакъ говоришъ: да не бидутв тевь бози иніи предв лицемв Моиль. Да не сотвориши себъ кулира, ни всякаео подобія;-да не поклоницися имо. ниже послужини имб: яко Азб есль Господь Бого твой. (5, 7-9.) И еще: капища ихв разорите, и кулиры ихв сокрушите, и изваяная богово ихо сожжите огнемо. Не бо поклонитеся богомо инымо, и малье нъсколько: и богово сліянныхо да не сотвориши себъ. (Исх. 34, 13. 14. 17.) - Вндишь ли, что по причинъ идолопоклонства возбранено делать изображенія, потому что Бога неизмъримаго, неописаннаго и невидимаго изобразишь не возможно? Ибо образа Еео, сказано, не видесте. Такъ и Павелъ, ставъ среди Ареопага, говориль: лы, будуги родо Божій, не должны думать, сто Божество подобно золоту, или серебру, или камню, обдъланному художествомо и вымысломо селовъческимо. (Дъя. 17, 29.)

8. Такой законъ данъ былъ Іудеямъ по-

Digitized by Google

шому, чшо они склонны были къ идолослуженію. Но мы, которые, какъ говоритъ Богословъ, по удаленіи ошъ суевърнаго заблужленія, по приняшіи исшины, удосшоились бышь въ соединении съ Богомъ, Ему единому служить, преизобиловать богатиствомъ совершеннаго Богопознанія, и по прошесшвін младенчесшва досшигнушь въ мужа совершенна, уже не подъ руководствомъ дътоводителя находимся. Мы получили отъ Бога способность разсужденія, по которой знаемъ, что можентъ бышь изображено, и что не подлежить изображенію. Ибо законо служило для насо дътоводителемо ко Христи, дабы намо оправдаться върою. (Гал. 3, 24.) Доколь лы были во детстве, были порабощены вещественнымо нагаламб міра; (4, 3.) но по пришествіи вtры, мы уже не подо руководствомо детоводителя. (3, 25.) Образа Его, говорить Моисей, не видъсте. О премудрый законодатель! Какъ можно изобразить то, что невидимо? Какъ уподобить ни чему не подобное? Какъ начершать що, что не имъетъ мъры, ни величины, ни предъла, ни вида? Какъ представить безтьлесное? Какой мож-

но дашь видъ не имвющему вида? - Какое же шушъ шаинсшво? Вопть какое: Бога невидимаго изобразнить конечно не возможения: но когда увидншь, чшо безшевлесный содьлался для шебя человъкомъ; шо уже можешь изобразить Его въ человъческомъ видъ. Когда невидимый явился въ плоши; шо можешь представить Его въ видимомъ образв. Когда Тошъ, который есшь образь Божій, который по превосходству естесшва своего не имъептъ мъры, ни количеспива, ни величины, принявъ, образъ раба, вмесшев съ симъ принялъ и меру и количесшво, и облекся свойствами пиъла: шо изображай на иконъ и представляй для созерцанія Того, копторый восхонгълъ бышь видимъ, изображай неизреченное Его снисхожденіе, рожденіе опть Дъвы, крещеніе во Іорданъ, преображеніе на Өаворъ, страданія освобождающія насъ ошъ страданій, спасительное Спасителя погребеніе, возшествіе на небо; -- все ивображай и словомъ, и красками, и въ кницахъ, и на иконахъ.

9. Не сотвори себъ, сказано, кулира, ни всякаео подобія. Уже данъ былъ законъ сей,

Digitized by Google

какь сотворища, говоришть Монсей, завеси скини свидения ото синеты и баераницы, и сереленицы спрядены, и виссона сканаго, явло швенно херувимы; и сотвори отистилище назв кисотоль отв злата систа, и два херцвима златы. (Исх. гл. 37.)-Что шы дълаешь? о Моисей! Говоришь: не сотвори себъ кумира, ни вслкаго подобія; а , самь дълаешь завъсу съ херувимами рабошы нинпой, и двухъ херувимовъ изъ чистаго золота?-Но послушай, чно тебь отвынсшвуещь на сіе служищель Божій, самь Монсей: о слъпые и безразсудные! познайше силу словъ, и берегише кръпко души ваши. Я сказаль: не видесте подобія во день, во оньже елагола Господь ко вамо во горь Хоривь изд среды осня. Не беззаконнийте и не сотворите себь самимо подобія ваянна всякаго образа; и богово сліянныхо да не сотворите себъ. Не сказалъ я: не дълай изображенія херувимовь, кошорые бы, какъ рабы, предстояли очистилищу; но не сотворя себъ боговъ сліянныхъ, также не сотвори всякаго подобія, какъбы боговъ какихъ, да не послужиши швари вмѣсто Творца. И, дъйствительно, я не сдълалъ подобія Богу,

**\**.

и не представиль Его въ образв человъка: ибо вся природа человъческая шогда была еще причастина гръху, — ни въ видъ другаго какого существа, и не служилъ твари вмъсто Творца: но сдълалъ скинію — подобіе всей твари, по образу показанному мнъ на горъ, и херувимовъ осъняющихъ очистилище, и какъ бы предстоящихъ Вогу.

Видишь, какъ ясна цвль Писанія для швхъ, котпорые умомъ своимъ вникаюттъ въ нее. Безъ сомнѣнія, должно знашь, возлюбленные, чно во всякомъ дълъ исшинно, и чно ложно, и какая цъль дъла, хорошая или худая? Такъ въ Евангелія пишешся и о Богв, я объ Ангелъ, и о человъкъ, и о семлъ, и о водь, и объ огнь, и о воздухь, и о солнць, и о лунь, и о свъшь и о шьмь, и о сашанъ и о демонахъ, и о змъяхъ и о скорпіонахъ, и о жизни и о смерши, и объ адъ, и о добродъшеляхъ и о порокахъ, и о всемъ, какъ добромъ, такъ и зломъ. Но поелику все, что говорится въ Евангеліи о сихъ предмешахъ, исшинно, и имвешъ цвлію славу Божію и наше спасеніе, также славу прославляемыхъ Вогомъ Свящыхъ, и срамъ

ЧАСТЬ ХІ.

діавола и его демоновъ: що мы благоговъемъ предъ Евангеліемъ, почиплаемъ его, лобызаемъ и имвемъ предъ очами, въ усшахъ и въ сердцъ; щакъ и весь Ветхій и Новый Завътъ, и слова Святыхъ и избранныхъ Отцевъ. Напрошивъ гнусныя, ненависшныя и нечистыя писанія проклятыхь Манихеевь, которыя шѣ же самыя слова употребляють. но къ славѣ діавола и его демоновъ, и къ погибели душъ, мы презираемъ и ошвергаемъ. Такъ, когда дъло идешъ и объ иконахъ, надобно изслъдовашь, исшинны ли онъ, и на какой конецъ сдъланы. Естьли истинны и справедливы, и служать къ славъ Божіей и Свящыхъ Его, къ возбуждению послъдования лобродвшели и отвращения ошъ порока, и ко спасенію дущъ: ню мы должны ихъ принимать и почитать, но не имаче, какъ изображенія, какъ примъры, подобія, какъ книги для просшыхъ людей и памянники; должны покланящься имъ, лобызать ихъ и имъть предъ очами, въ усплахъ и въ сердцв, какъ изображенія воплошившагося Бога, или Его Машери, или Святыхъ Его, общниковъ страданій и славы Хрисшовой, побъдишелей и смиришелей діавола и демоновъ со всіми

128

ихь кознями. Есшьли же кито дерзнениь сдв. лашь изображеніе Божесшва невещественнаго и безшълеснаго: шо мы овое, какъ ложное, ошвергаемъ. И есшьли кшо сдълаейть его для славы, чесши и поклоненія діаволу и демонамъ, мы шакже презираемъ его и предаемъ огню. Есшьли кшо изображение людей, или звърей, или пшицъ, или гадовъ, пли другой какой швари почтеть за Бога, того предземъ проклящію. Ибо Свящые Ошцы, какъ разрушили жершвенники и капища демоновъ, а на мѣспів ихъ воздвигля храмы во имя Бога и Свящыхъ, колорые мы и чшимъ: шакъ и изображенія демоновъ исциребили, а вмъсщо ихъ поставили иконы Христа, Его Машери и Святыхъ, которыя вы и чествуемъ. Въ Вептхомъ Завънтъ Изранаь не воздвигалъ храмовъ во имя человъковъ и не праздновалъ ихъ памящи; ибо природа человъческая была еще подъ проклящіемъ и смершь была наказаніемь; ощь чего человіжь шогда плакаль, и шошь, кию прикасался къ мершвому шѣлу, дѣлался нечисшымъ: но шенерь, когда Божесшво, какъ нъкое живониворное и спасительное врачевство, не слитно соединилось съ нашею природою, сія

послъдняя дъйсшвишельно прославилась и перемънилась въ нешлънную. Почему и храмы воздвигающся въ чеснь Свящымъ, и пищущся иконы ихъ.

10. И шакъ да будешть извъсшно всякому, чшо кшо сплараенися истреблять иконы, дълаемыя изъ усердія и ревносши къ Богу, во славу и въ воспоминание Хрисша и Его Матери Пресвятыя Богородицы, или какого Свяшаго, діаволу же въ безчесшіе и въ знаменіе побъды надъ нимъ и его демонами; кшо не покланяется и не воздаеть чесши имъ изъ любви къ изображаемому на нихъ, - чести, какая прилична не самому Богу, но иконь: шошъ врагъ Хрисша и Пресвящыя Богородицы и Свящыхъ, а поборникъ діавола и его демоновъ; ибо самымъ дъломъ уже показываешъ, чшо ему непріяшно, когда Богъ и Святые Его почитаются и прославляющся, а діаволъ шерпишъ безчесте. Поелику икона есть знамение торжесшва, изображеніе, начершаніе, сдъланное въ памящь знаменищой и славной побълы. Свяшыхъ и безчестнаго пораженія побъжденныхъ ими демоновъ. Я не однокрашно ви-

130

двль, что естьли кто кого любить, то и на одежду того смотрить и лобызаеть ее, какъ того самаго, котораго любить. Надобно отдавать всякому, сто должно, какъ говорить Святый Апостоль Павель: кому сесть, сесть; (Рим. 13, 7.) Царю, како верховной власти; правителямо, како ото него посылаемымо, (1 Петр. 2, 13. 14.) каждому по мъръ достоинства.

11. Гдѣ найдешь въ Вешхомъ Завѣшѣ, или въ Евангеліи ясныя слова: Троица, или единосущный, или одно естество Божестса, или, слово въ слово: три лица, или одно лице Христа, или два естества? Но поелику Святые Отцы составили сіи слова изъ равносильныхъ реченій, находяцихся въ Писаніи; то мы ихъ принимаемъ, а не пріемлющихъ проклинаемъ. Впрочемъ я покажу тебъ, что и въ Ветхомъ Завѣптѣ повелѣлъ Богъ дѣлать изображенія. И именно Онъ повелѣлъ соорудить скинію и все, что къ ней принадлежищъ.

12. Господь, называя учениковъ Своихъ блаженными, говорипть: лиосіо Пророки и цари желали видеть, сто вы видите, и не видали; и слышать, сто слышите, и не олыхали. (Лук. 10, 24.) Ваши же блаженны оги, сто видато, и ции ваши, сто слышать. (Маш. 13, 16.) Ишакъ Апостолы видьли шелесно Хрисина, видьли Его страданія и чудеса, и слышали ученіе Его. Также и мы желаемъ видъщь, слышащь и бышь блаженными. Они видели Его лицемь къ лицу; поелику Онъ былъ имъ присущъ шеломъ: но мы, поелику Онъ намъ шеломъ не присущъ, що, какъ въ книгахъ слыша ученіе Его, освящаемся въ слухв, а чрезъ оный въ душъ, и дълаемся блаженными, и потому сін книги, въ которыхъ слышимъ Его ученіе, благоговъйно почишаемъ: шакъ и на иконахъ видя начершанный штвлесный образъ Его, а чрезъ сіе освящаясь, ушверждаясь въ въръ, исполняясь радосшію и дълаясь блаженными, благоговъйно почишаемъ и покланяемся сему швлесному Его изображенію. Видя же шълесное Его изображение, мы, по возможностии, углубляемся и въ размышлетіе о славѣ Божества Его. Поелику со-• поя изъ двухъ часшей-изъ души и шъла, порое служишъ для души какъ бы по-

крываломъ, мы не можемъ вознесщись къ предмешамъ духовнымъ, безъ содъйсшвія шѣлесныхъ. А какъ, слушая шѣлесными ушами чувсшвенныя слова, мы посшигаемъ вещи духовныя: шакъ и чрезъ шѣлесное созерцаніе восходимъ къ созерцанію духовному. Пошому и Хрисшосъ принялъ щѣло и душу, чшо человѣкъ сосшоншъ изъ шѣла и души; посему и крещеніе двояко: водою и духолю, и причащеніе, и молишва, и псалмопѣніе, все двояко: шѣлесное и духовнос.

13. Но, осшавивъ все, діаволъ на однѣ иконы усшремился; и сколь великую онъ имѣешъ къ нимъ ненависшь, можно видѣшь изъ однаго случая, который разсказываетъ Авва Өеодоръ Еліотъ. "Въ пасствѣ Софро-"нія, Патріарха Іерусалимскаго былъ въ горѣ "Елеонской одинъ подвижникъ, на котораго "всячески нападалъ демонъ блуда. Однажды, "какъ сей устремился на него со всею си-"лою, старецъ началъ жаловаться и гово-"рить демону: долго ли тебѣ безпокоить "меня? Отойди ты отъ меня; уже ты со "мною состарѣлся. Демонъ является ему "предъ глаза и говоритъ: дай мнѣ илятьу.

3,6л. Сшарець поклялся ему Живиридило на 3,6ысокихо, чшо не объявишь никому шо-3,го, чшо ошь него услышишь. Тогда де-3,монь говоришь ему: не кланяйся сей ико-3,нь, и не буду на шебя нападашь. На ико-3,нь же сей была изображена Свяшая Вла-3,дычица наша Богородица Марія, носящая 3,дычица нашего Іисуса Хрисша." — Видишь, кому послъдующь и чьи сушь орудія шь, которые запрещающь покланяшься иконамь. Демонь блуда лучше хощъль, чшобы сшарець не покланялся иконъ Владычицы, нежели чшобы впаль въ нечисшощу блуда; вбо знаешь, чщо оный гръхъ больше блуда.

14. Но когда начали говоришь объ иконахъ и о поклоненіи имъ; що разсмощримъ сіе подробнѣе, и во первыхъ скажемъ, чщо есшь икона; во вшорыхъ, для чего она упошребляещся; въ шрешьихъ, сколько различныхъ родовъ иконъ; въ чешвершыхъ, чщо можешъ бышь изображено на иконъ, и чщо не можещъ; въ пящыхъ, кщо первый началъ дълащь иконы. 16. Пошомъ скажемъ и о поклоненін: и во первыхъ, чшо есшь поклоненіе; во вшорыхъ, сколько родовъ поклоненія; въ шрещьихъ, какіе, по Писанію, предмешы досшойны поклоненія; въ чешвершыхъ о шомъ, чшо всякое поклоненіе должно ошносишься къ Богу, досшопокланяемому по есшеству своему; въ пяшыхъ о шомъ, чшо честь, воздаваемая иконъ, переходищъ къ шому предмещу, кошорый на ней изображаешся.

Во первыхъ: что есть икона?

16. Икона есшь подобіе, представленіе, изображеніе, на которомъ видѣнъ предмещъ изображаемый. Впрочемъ изображеніе не во всѣхъ отношеніяхъ бываетъ сходно съ первообразнымъ, т. е. съ тѣмъ, что изображается, Ибо иное есть образъ, и иное изображаемое, и нельзя не примѣтить между ними различія; поелику образъ и предмещъ изображаемый не супь одно и то же. На примѣръ: образъ человѣка, хотя выражаещъ черты тѣла, но не имѣстъ дущевныхъ силъ; ибо онъ ни живетъ, ни размышляетъ, ни говоритъ, ни чувствуетъ, ни ямвешъ движенія въ членахъ. Сынъ есшь есшесшвенный образъ опца; однакожъ чвмъ нибудь различаешся опъ него. Ибо есшь сынъ, а не ошецъ.

Во вшорыхъ: для чего упошребляешся икона?

•

17. Всякая икона есшь изображеніе, представленіе вещи сокровенной. Т. е. поелику человъкъ не имъешъ чистаго познанія о вещахъ невилимыхъ, ибо душа его облечена тьломъ, ни о шомъ, что будеть посль его, ни о шомъ, чшо ощдалено опъ него по мъсту; ибо онъ ограниченъ пространствомъ и временемъ: то для руководства въ семъ познаніи, для показанія и обнаруженія вещей сокровенныхъ начали употребляться иконы. Слъдственно онъ изобрътены для нашей пользы и блага, для нашего спасенія; для шого, чшобы мы изъ предметновъ начершанныхъ и видимо представленныхъ познали вещи сокровенныя; чтобы возлюбили и исполняли добродътель, а противное ей, т. е. порокъ возненавидъли и ошвращались ошъ него.

Въ шрешьихъ: сколько различныхъ родовь иконъ?

18. Роды иконъ сушь следующіе: первый родъ составляютть иконы естествениныя. Въ каждой вещи должно быть прежде естесшво, а пошомъ уже качество и образъ. Такъ человъкъ долженъ шаковымъ бышь прежде по естеству, а потомъ уже по качеству образа. И такъ первый естественный и совершенно сходный образъ невидимаго Бога Ошца есшь Сынъ, въ Самомъ Себъ являющій Ошца. Ибо сказано: Бога не видало никто никогда; (Іоа. 1, 18.) и еще: никто не видало Отца. (Іоа. 6, 46.) А что Сынъ есшь образъ Ощца, о семъ говоришъ Апостоль: Онд есть образд Бога невидимаео; (Кол. 1, 15.) и въ послании ко Евреемъ: Сей есть сіяніе славы и образв существа Его. (Евр. 1, 3.) И что Онъ въ самомъ Себъ являетъ Отца, сіе видно изъ Евангелія Іоанна, гдъ, на слова Филиппа: Господи! покажи намо Отца, и довольно для насв, Господь отвытствуеть: столько врелени Я со вами, и ты еще не знаешь Меня, Филиппо? Видьешій Меня, видьло Отца. (Ioa.

14, 8. 9.) Слъдоваптельно Сынъ есшь есшественный образъ Отца; нимало не различный, но во всвхъ отнотеніяхъ сходный съ Опцемъ, кромъ нерожденія и опичества. Ибо Ошецъ раждаешъ и не раждаешся; Сынъ раждаешся и не есль Ошець; Духъ Свяпый есть образъ Сына. Никто не можетв назвать Іисуса Господомв, какв только Духомд Святымд, (1 Кор. 12, 3.) Следовашельно чрезъ Духа Свяшаго мы познаемъ Христа, Сына Божія и Бога, и въ Сынъ созерцаемъ Ощиа. Ибо слово есшь есшественное обнаружение мысли, а явленіе слова есть дыханіе. По сему Духъ Свяиный есть совершенно сходный и нимало не различный образъ Сына, кромъ одного своего происхожденія; ибо Сынь раждаешся, а ве происходить. И всякаго отца сынъ есть естественный его образъ. И такъ первый родъ иконъ сушь иконы есшественныя.

19. Вшорый родъ иконъ сушь мысли въ Богъ о шъхъ вещахъ, кошорыя ошъ Него бышіе приняшь имъюшъ, ш. е. предвъчный Его совъшъ, кошорый всегда одинаковъ. Ибо Богъ непремъненъ, и совъшъ Его безначаяенъ, и що, что Онъ ошъ въчности въ немъ положилъ, исполняещся въ предопредъленное ошъ Него время и предусшавленнымъ образовъ. По сему высли Божіи о каждой изъ шъхъ вещей, которыя ошъ Него принять имъютъ свое бышіе, супь ихъ образы, чершежи, или, какъ называешъ Святый Діонисій, предначершанія. Ибо въ совътъ Его, всъмъ вещамъ, которыя предопредълены Имъ къ непреложному бышію, прежде бышія ихъ назначены свойства и образъ.

20. Третій родь иконь суть созданія по образу Божію, т. е. люди. Ибо какь сотворенное можеть быть одного естества сь несотвореннымь, естьли не по образу? Какь Отець, Сынь и Духь Святый суть единь Богь: такь умь, слово и духь-одинь человькь, который также есть образь Божій по свободь и по праву владычества. Ибо Богь говорить: сотвория селовька по образу нашему и по подобію, и тотчась присовокупляеть: да обладаето рыбами морскими и птицами небесными. И далье: обладайте рыбами морскими и птицами небесными и всею землею и госполствуйте вю. (Быт. 1, 26. 28.)

21. Чешвершый родъ иконъ составляють книги Священнаго Писанія, въ кошорыхъ предсплавляющся образы, виды, чершы вещей невидимыхъ и безшълесныхъ, шълесно изображаемыхъ, дабы мы, хошя несовершенно, могли понять Бога и Ангеловъ; ибо безъ образовъ, намъ свойсшвенныхъ, мы не можемъ созерцать вещей безпівлесныхъ, какъ говоришъ многосвъдущій въ вещахъ Божественныхъ Діонисій Ареопагипть. По сему не безъ причины предстъвлено необразное въ образъ, безвидное въ видъ. И кшо не положить единственною сему причиною сообразность съ нашимъ свойствомъ, по которому мы не можемъ непосредственно вознесшись къ духовнымъ созерцаніямъ, н не имъемъ къ тому собственныхъ и есшесщвенныхъ способовъ? И шакъ есшьли Божественное слово, сообразуясь съ нашимъ свойсшвомъ, отвежду собираетъ средсшва къ нашему возвыщенію, и предмешамъ проспымъ и не имъющимъ вида даептъ образы: то почему не дълать изображенія тому, что

изобразимо? Почему не изображащь щого. чито мы любимъ, но чего, по причинъ ошсутствія, видъть не можемъ? Григорій Богословъ говоришъ, чшо сколько бы умъ ни сшарался выйши изъ круга шълесносши, никакъ не можешъ: но и невидилое Божіе, отб самаго сотворенія міра видимо грезб разсматривание тварей. (Рим. 1, 20.) Мы видимъ въ вещахъ сощворенныхъ хошя шемные образы Божесшва; шакъ на примъръ. когда говоримъ, чшо Свяшая безначальная Тропца изображается чрезъ солнце, свътъ и лучь; или чрезъ исшочникъ, ручей изъ него исходящій, и протокъ; или чрезъ умъ, слово и духъ; или чрезъ расшение, цветь и запахъ розы.

ŧ

22. Иконами пящаго рода называющся шь, которыя служать прообразованіемь и предначертаніемь будущаго, какь на примърь: купина (Исх. 3, 2.) и дождь, падшій на руно, (Суд. 6, 46.) прообразовали Дъву и Богородицу, также жезль (Числ. 17, 10.) и стамна. (Исх. 16, 33.) Такъ мъдный змій (Числ. 21, 9.) быль знаменіемъ креста, обезоруживщаго виновника зла – древняго змія.

Такъ море прообразовало воду, а облако дука крещенія.

23. Шестый родъ иконъ составляютть изображенія, двлаемыя для памяши,--изображенія какого либо чуда или добродвшели, къ славѣ и чесши знаменишыхъ и великихъ по свящосши мужей; или изображенія нечесшія къ безславію людей нечесшивыхъ и къ пользъ шъхъ, которые будутъ въ послъдствін взирашь на нихъ;-къ пользъ нашей, дабы мы убъгали пороковъ и стремились въ слъдъ добродъшелей. Сін изображенія двухь родовъ. Однъ состоять въ словъ, начертанномъ въ книгахъ; ибо Писаніе есть изображеніе слова. Такъ Богъ начершаль законъ на скрижаляхъ, (Исх. 3'1, 18. 32, 16.) и повельль описать жизни возлюбленныхъ Себъ мужей. Другія въ чувсшвенныхъ видахъ: такъ Богъ повелълъ положить въ кивотъ сшамну и жезль, во память въсную; шакъ повельль изваящь на камняхъ нарамника имена колѣнъ; (Исх. 28, 21.) шакже взяпть двенадцать камней изъ Іордана, на мъстъ, гдъ спояли ноги жрецовъ, воздвизающихъ кивошъ, (о сколь велико по исшинъ шаинсшво

для върныхъ!) и въ знакъ оскудънія воды. (Інс. Нав. 4, 3-9.) Подобнымъ образомъ и нынъ мы сшараемся изображащь на иконахъ мужей, прославившихся добродъшелями, для воспоминанія объ нихъ, и возбужденія себя къ соревнованію имъ. И шакъ или всякую икону ошвергни, и дай законъ прошивный шому, кошорымъ опредълено бышь сему; или каждую пріемли, смощря по свойсшву и цъли каждой.

Въ четвершыхъ: что и какъ можетъ быть изображено, и что не можетъ?

24. Тёламъ, поелику они имѣюшъ видъ, шѣлесное очершаніе и цвѣшъ, изображеніе прилично. Ангелъ, душа, демонъ, хошя и не имѣюшъ грубосши шѣлесной, но шакже имѣюшъ видъ и ограниченносшь, свойсшвенную своей природѣ. Ибо мы вѣримъ, чшо они, какъ сущесшва духовныя, въ духовныхъ обласшяхъ духовно присушсшвуюшъ и дѣйсшвующъ. По сему и ихъ можно изображащь въ шѣлесномъ видѣ, какъ изобразилъ Моисей херувимовъ, и какъ они сами являлись досшойнымъ; шолько чрезъ шѣлесный ихъ образъ ошкрывался нѣкій видъ безшѣлесный Часть XI.

к ауховный. Одно Божеское есшество неописанно, совершенно безвидно, необразно и неограниченно. Хошя Священное Писаніе и Бога, какъ кажещся, изображаешъ въ шълесныхъ видахъ, впрочемъ шакъ, чшо формы изображенія бываюшъ видимы, а самые виды изображаемые безшълесны. Ибо не шълесными, но умными очами Пророки созерцали ихъ, и шъ, которымъ они открывали ихъ; всъ же не могли ихъ видъшь. Крашко сказашь: мы можемъ дълашь изображенія всему, чшо видимъ, и представляемъ сіе въ умъ, шакъ какъ видъли. Ибо хошя мы понимаемъ видопредставленія разумомъ; но къ сему понящію ихъ восходимъ ошъ предметовъ, подлежащихъ зрвнію: такъ и отъ предметовъ прочихъ чувствъ: обонянія, вкуса и осязанія, разумомъ же восходимъ къ поняшію ихъ видопредсшавленій.

25. И такъ мы знаемъ, что ни естества Божескаго, ни природы души, ни духа видъть не возможно, развъ по принятіи ими на себя какого либо вида. Ибо промыслъ Божій облекаетъ въ образы и виды существа безптълесныя, необразныя и не имъю-

щія телеснаго вида, дабы руководствовать насъ хошя къ слабому и не полному ихъ познанію, чтобы мы не остались въ совершенномъ невъдъніи. Бога и безшълесныхъ шварей. Богъ по еспеству своему совершенно безптелесенъ. Ангелъ, дуща и демонъ, въ сравнени съ Богомъ, единымъ несравненнымъ, сушь тъла; а въ сравнени съ вещественными твлами, безтвлесны. И такъ Богь, не желая оставить насъ въ совершенномъ невъдъніи о безшълесныхъ существахъ, облекъ ихъ въ образы и виды, свойственные ихъ природъ,-въ виды шълесные, созерцаемые невещественнымъ окомъ ума. И симъ шо образомъ мы ихъ предсплавляемъ и изображаемъ. Иначе какъ бы можно было представить и изобразить херувимовъ? А Священное Писаніе представляеть въ видахъ и образахъ самаго Бога.

Опть кого перваго иконы имъюшъ свое происхождение?

26. Самъ Богъ первый родилъ Единороднаго Сына и Слово Свое, живый Свой Образъ, еспнественнюе, ни мало не различное

выражение своей вѣчносши. Онъ же сощвориль и человъка по образу своему и по подобію. (Былл. 1, 26.) И Адамъ видълъ Бога, и слышаль глась Его, ходящаго по полудни, и скрылся посреди рая. (Быш. 3, 8.) Также и Іаковъ видълъ и боролся съ Богомъ. (Быш. 32, 24.) Очевидно, что Богь явился ему въ видъ человъка. Монсей видълъ задняя Его, (Исх. 33, 23.) шакъ какъ бы человъка. Исаія видблъ Его, какъ человъка, съдящаго на пресшоль. (Иса. 6, 1.) Даніиль вилълъ подобіе человъка, и какъ Сына человъческаго, пришедшаго къ Вешхому деньми. (Дан. 7, 13.) Никто не видълъ еспества Божескаго; но одно подобіе и образъ Того, кошорый имълъ явишься на земль. То есшь. Сынъ и невидимое Слово Божіе долженствоваль бышь исшиннымъ человъкомъ, дабы соединиться съ естествомъ нашимъ и явиться на земль. Такимъ образомъ всъ покланялись, видя одно подобіе и образъ имѣвшаго пріити, какъ говоритъ Апостолъ Павелъ въ Посланіи къ Евреемъ: вст сіи умерли по въръ, не полугиев обътований; а только издали видели оныл, и радовались. (Евр. 11, 13.) И такъ ужели я не могу сдълать.

изображенія Тому, кошорый для меня сшаль видимъ въ есшествъ площи? Ужели не могу покланяться и почитать Его, почитая и покланяясь Его образу? Видълъ Авраамъ не естество Божіе; ибо Бога никто не видало никоеда; (Іоа. 1, 18.) но образъ Божій, и паде на лице свое. (Быш. 17, 17.) Видель Інсусь Навинь не есшество Ангела. но образъ; ибо есшесшво Ангела для очей телесныхъ невидимо, - и паде лицемо своимо на землю, и поклонися ему. (Інс. 5, 14.) То же сдълалъ и Даніилъ. (Дан. 8, 18.) Но Ангель, не Богь, а шварь, служащая и предстоящая Богу; по сему онъ и поклонился ему, не какъ Богу, но какъ предсшояшелю и служишелю Божію. Почему же мнъ не изображать на иконахъ друзей Христовыхъ, и для чего не покланяшься имъ, не какъ Богамъ, но какъ изображеніямъ друзей Божінхъ? Ибо и Інсусъ и Данінлъ покланялись являвшимся имъ Ангеламъ, не какъ Богамъ: и я покланяюсь иконъ, не какъ Богу; но чрезъ поклоненіе иконамъ и изображеннымъ на няхъ Свяшымъ приношу поклоненіе и честь Богу, и для Бога благоговъйно чшу и друзей Его. Богъ не съ есшествомъ

Ангельскимъ соединился, но съ еспествомъ человъческимъ; не содълался Богъ Ангеломъ, но истиннымъ, по естеству, человъкомъ. Ибо Онд не Ангеловд восприемлеть, но воспріемлето стля Авраамово. (Евр. 2, 16.) Не есшество Ангельское содълалось Сыномъ Божіимъ въ лицъ Хрисша, но есшество человъческое. Ангелы содълались причасшны не Божесшвеннаго естества, но силы и благодащи: а человъки – причасшниками и общинками Божескаго есшесшва, -(2 Петр. 1, 4.) всѣ, которые принимаютъ святое тьло Христово и піють кровь Его. Ибо сіе соединено съ Божествомъ въ лицъ Хрислиа, и шакимъ образомъ въ принимаемомъ нами шълъ Хрисшовомъ соединены два есшесшва не раздъльно по ошношению къ лицу. По сему мы и дълаемся причасшниками двухъ есшесшвъ: шѣлеснаго и Божесшвеннаго; ш. е. обоихъ, по свойсшву шого и другаго. Не по оппошению къ лицу Христа, мы едино съ Нимъ; (ибо сначала мы имъемъ свое лице, а пошомъ уже соединяемся) но по соединительному пріобщенію тела и крови. И шакъ не больше ли Ангеловъ шъ, кошорые чрезъ соблюдение заповъдей сохраняють

неразрывно сіе соединеніе? Есшество наше, по смершности своей и по грубости твла, конечно ниже есшества Ангеловъ: HO благоволеніемъ къ нему и соединеніемъ съ нимъ Бога содълалось выше оныхъ. Ибо Ангелы со страхомъ и трепетомъ предстоятъ ему, съдящему на пресшолъ славы во Христв, и съ трепетомъ будутъ предстоять на судъ. Писаніе не называетть ИХЪ COBO3евдящими, ни общниками Божеской славы: но всъхд служебными духами, посылаемыми на служение тыль, которые наслыдуюто спасение. (Евр. 1, 14.) Не говоришть, чшо они будутв царствовать со Хрисшомъ, (2 Тим. 2, 12.) что съ Нимъ прославятся, (Рим. 8, 17.) и что будуть сидъть за трапезою Ощца: (Лук. 22, 30.) а Свящыхъ называеть и гадами Божіими, (Іоан. 1, 12.) и сынали царствія, (Маш. 13, 38.) и наслъдникали Божіили, а Христовыли сонаследниками. (Рим. 8, 17.) И шакъ я, почишая Святыхъ, вмвств прославляю ихъ, какъ рабовъ, друзей и снаслъдниковъ Христовыхъ: - рабовъ, по естеству, друзей по изволенію, (Рим. 8, 28.) чадъ и наслёдниковъ – по Божесшвенной благодащи, какъ

говориять Господь къ Ошцу Своему. (Іоан. 17, 22.)

Сказавъ о иконахъ, скажемъ и о поклоненіи имъ; и во первыхъ: чито есшь поклоненіе?

27. Поклоненіе есшь знакъ покорносши, m. e. униженія и смиренія. Роды же поклоненія многочисленны.

Сколько родовъ поклоненія?

t

28. Первый родъ поклоненія есшь поклоненіе служебное, какое мы приносимъ Единому, по есшесшву своему досшопокланяемому, Богу. Оно шакже различно. И во первыхъ оно бываешъ рабское: шакъ покланяюшся Богу всѣ швари, какъ рабы Владыкѣ. Все служито Тебѣ, говоришъ Писаніе, (Псал. 118, 91.) И одни покланяющся свободно, другіе невольно. Свободно покланяющся шѣ, кошорые знающъ Бога, каковы сущь благочесшивые; невольно же шѣ, кошорые признающъ Его, но прошивъ воли, какъ демоны. Также невольно покланяющся и шѣ,

которые не знающъ испиннаго Бога, но покланяющся Ему, хощя Его и не вѣдающъ.

29. Вшорый родъ поклоненія есшь выраженіе удивленія и любви: шакъ мы покланяемся Богу по причинѣ неразлучной съ есшесшвомъ Его славы. Ибо Онъ единъ славенъ, шакъ чшо ни оптъ кого не заимсивуешъ сей славы, но Самъ есшь виновникъ всякой славы и всякаго добра. Онъ есшь свѣшъ неприсшупный, сладосшь несравненная, красоша неоцѣненная, бездна благосши, неизслѣдимая премудросшь, безпредѣльная сила, Единъ Самъ Собою досшойный удивленія, поклоненія, прославленія и любви.

Зо. Трешій родь есшь поклоненіе благодарсшвенное за дарованныя намъ блага. Ибо всв сущесшва должны благодаришь Бога, и приносишь Ему ввчное поклоненіе: поелику ошъ Него всв имвюшъ свое бышіе и есе Илб стоито; (Кол. 1, 17.) Онъ на всвхъ и безъ прошенія обильно изливаешъ дары свои; Онъ хощето, стобы есв люди спослися, (1 Тим. 2, 4.) и содвлансь причастниками Его благости; долготерпинъ намъ гръшнымъ; велито восходить солнцу своели надо злыми и добрыми, и посылаето дождь на праведныхо и неправедныхо; (Мат. 5, 45.) и поелику Самъ Сынъ Божій для насъ содълался подобнымъ намъ, и содълалъ насъ причастниками Божескаго естества, такъ что и лы будемо подобны Ели, какъ говоритъ Іоаннъ Богословъ въ соборномъ послани. (3, 2.)

31. Чешвершый родъ поклоненія есшь шошъ, кошорымъ признаемъ мы свою бѣдносшь и пиптаемъ надежду на Божіи благодѣянія. Такъ, зная, чшо безъ Него не можемъ ничего дѣлашь, ни имѣшь добраго, мы покланяемся Ему, и просимъ ошъ Цего шого, въ чемъ каждый чувсшвуешъ нужду, и чего желаешъ, избавищься ли ошъ зла, или получищь блага.

32. Пятый родь состонть въ двйствія покаянія и исповъданія. Ибо будучи гръшниками, мы покланяемся и припадаемъ къ Богу, какъ благомыслящіе рабы, прося оппущенія гръховъ своихъ. Сей родъ имьенть

шри вида: ш. е. иной скорбипть ошь любви, другой ошь шого, чшо надъешся получишь благодъянія Божіи, а иной ошь шого, чщо боншся мученій. Первый видь происходишь ошь искренняго сыновняго расположенія къ Богу; вшорый—наемническій, а трешій рабскій.

Какіе, по Писанію, предметы достойны поклоненія, и сколько родовъ поклоненія тварямъ?

33. Во первыхъ покланяемся мы шѣмъ, въ кошорыхъ почиваешъ Богъ, Единъ свяшый и во Свящыхъ почивающій, какъ во свяшой Богородицѣ и во всѣхъ Свяшыхъ, кошорые, по возможносши, уподобились Богу чрезъ сшремленіе къ шому собсшвенной воли, чрезъ вселеніе въ нихъ Божіе и Его содѣйспювіе. Они называющся и богами, не по есшесшву, но по усвоенію шаковаго есшесшва: шакъ какъ раскаленное желѣзо называешся огнемъ не по есшесшву своему, но по усвоенію огня и сообщенію съ нимъ. Ибо говорищся: свати будите, яко Азб сватб есль. (Лев. 19, 2.) Первая къ сегу пошреб-

ность есть свободное желаніе. Потомъ всякому желающему добра Богь содъйствуеть. а за симъ вселюся во нихо, говоришъ, и похожду. (Лев. 26, 12.) Также: вы храмб Божій, и Духо Божій жизето во васо. (1 Кор. 3, 16.) Еще: дало имо власть на негистыхв духовв, стобы изгонять ихв, и вратевать всякию бользнь и всякию немощь; (Mam. 10, 1.) и: върующій во Меня, дела, которые творю Я, и оно сотворито, и больше техо сотворито. (Іоан. 14, 12.) Еще: живу Азъ, глаголешть Господь, токмо прославляющія мя прославлю; (1 Цар. 2, 30.) и въ другомъ мъсшъ: естьли только сб Нимв страдаемв, дабы св Нимб и прославиться. (Рим. 8, 17.) Также: Боев стало во сонив Божіемо, среди боеово произнесо судо. (Псал. 81, 1.) И шакъ поелику они дъйствительно сушь боги, не по естеству, но по причастію Божескаго естесшва; що и досшопокланяемы шакже не по есшесшву своему, но пошому, чно имьюшь въ себъ Того, кошорый по есшесшву своему досшопокланяемъ: шакъ какъ разкаленное жельзо не по природъ своей неприкосновенно и жжешъ, но по вмъщению въ себъ огня, коего

естественное свойство - жечь. И такъ мы покланяемся имъ пошому, чшо Богъ ихъ прославиль и соделаль страшными для враговь и благодъщелями для приходящихъ къ. нимъ съ върою, покланяемся имъ, не какъ богамъ и благодъшелямъ по есшесшву своему, но какъ рабамъ и служищелямъ Божіннъ, имѣющимъ дерзновеніе къ Богу, по любви своей къ Нему; покланяемся имъ пошому, чшо самъ Царь чрезъ сіе почитается, когда видишъ почишаема возлюбленнаго раба своего, не какъ Царя, но какъ послушнаго раба и благорасположеннаго друга. И шъ, которые съ вѣрою приходяшъ къ Нему, получаюшъ просимое, рабъ ли сей просишь о шомъ Царя, или Царь пріемленть честь и въру опть того, который просить раба Его, во имя Его. Такъ чрезъ Апосшоловъ приходящіе къ нимъ получали исцеление. Такъ тень, платки и полотенца Апостольскія источали исцъленія. (Дъя. 5, 15. 19, 12.) Но шь, которые, имья мятежный и крамольный духъ, хошяшъ, чшобы имъ покланялись, какъ богамъ, не поклоненія, а въчнаго огня досшойны; и шь, которые въ высокомърныхъ и гордыхъ о себъ мысляхъ не покланя-

юпіся рабамъ Божіимъ, осуждаюшся, какъ шщеславные и гордые, какъ возмушишели прошивъ Бога. Свидъшели сему дъши, ругавшіяся надъ Елиссемъ и содълавшіяся пищею иедвъдямъ. (4 Цар. 2, 23. 24.)

34. Вторый родъ поклоненія шварямъ ошносишся къ шемъ изъ нихъ, чрезъ кошорыхъ и въ которыхъ совершалъ Богъ наше спасеніе, какъ прежде пришествія Господа, такъ и послъ Его воплощения. Таковы суть: гора Синай, Назарешъ, Виолеемскіе ясли I вершепъ, свяшая Голгова, древо кресша, гвозди, губа, трость, священное и спасительное копіе, одежда, хишонъ, пелена и плащаница, святый гробъ-источникъ нашего воскресенія, камень гроба, святая гора Сіонъ, также гора Елеонская, овчая купель, садъ. Геосиманскій. Сіе и подобное сему мы почишасмъ съ благоговѣніемъ, также всякій свяшый храмъ Божій, и все, надъ чемъ призываешся имя Божіе, не потому, чтобы сіи предметы сами по себъ были достойны поклоненія, но поелику служашь вмьспилищемь силы Божіей, и поелику чрезъ нихъ и въ нихъ благоволиль Богь совершишь наше спасеніе.

Воздаю почтеніе и поклоненіе также и Ангеламъ, и человъкамъ и всякой вещи, причасшной Божественной силы и служащей къ моему спасенію, покланяюсь ради сей Божественной силы, дъйствующей въ нихъ. Іудеямъ не покланяюсь; ибо они не причастны Божественной силы, и Господа славы, Бога моего распяли, не спасеніе мое въ внау имъя, но возбуждаясь завистію и ненавистію прошивъ благодъющаго имъ Бога. Господи! люблю я обитель дома Твоего, говорнить Давидь, и лесто жилища славы Твоев. (Псал. 25, 8.) Также: войдемо во жилище Его, поклонимся подножию ного Его. (Псал. 131, 7.) Еще: покланяйтесь на святой горъ Его. (Псал. 98, 9.) Свяшая одушевленная гора Божія есшь Свяпая Богородица; умныя горы Божін сушь Апостолы. Горы скакали како овны, холмы како аенцы. (Псал. 113, 4.)

35. Третій родь поклоненія состоннь вь чествованія вещей посвященныхь Богу: таковы суть священное Евангеліе и прочія книги, написанныя во наставленіе намо, достигшимо посятанихо времено; (1 Кор. вещи досшочшимы. Ибо смотри, какъ Богъ разрушилъ царство Валтасара, когда онъ повелѣлъ употреблять на пиршествѣ священные сосуды. (Дан. 5, 28.)

36. Чешвершый родь поклоненія ошносишся къ видъніямъ Пророковъ, созерцавшихъ Бога въ образахъ, и къ прообразованіямъ вещей будущихъ, каковы сушь: жезлъ Аароновъ, образующій шаинство Дъвы, сшамна и трапеза. Такъ Іаковъ поклонился на верхъ жезла, служившаго изображеніемъ кресша. (Евр. 11, 21.) Таковы памяшники великихъ произшествій, самая скинія, служившая изображеніемъ всего міра. Ибо виждь, говоришть Монсею Богь, да сотвориши по образу, показанному тебъ на еоръ. (Исх. 25, 40.) Также херувимы золошые, рабошы лишой, и херувимы на завъсъ, рабошы шиной. Такъ мы покланяемся чесшному изображенію кресша, подобію шълеснаго вида Бога нашего, и родившей Его по плоши, и всъхъ Свящыхъ Его.

37. Пяшый родь поклоненія сосшонить во взаимномъ нашемъ другь къ другу почшенія, взаимномъ повиновеніи и исполненіи закона любви: (Еф. 5, 21. 1 Петр. 2, 17.) поелику всѣ мы причастники Божества, и созданы по обраву Божію.

38. Шесшаго рода поклоненіе опіносиціся къ начальникамъ и власшямъ. Ибо отдавай те всяколцу, заповъдуещъ Апосшолъ, сто должно: колцу сесть, сесть. (Рим. 13, 7.) Такъ Іаковъ поклонился сшаршему своему бращу Исаву, (Быш. 33, 3.) и посшавленному ощъ Бога начальнику-Фараону. (Быш. 47, 7.)

39. Седьный родь есшь шошь, по кошорому рабы покланяющся владыкамь и имъюще въ чемъ либо нужду – своимъ благодъшелямъ, какъ Авраамъ поклонился сынамъ Еммора, когда купилъ у нихъ сугубую пещеру. (Быш. 23, 7.)

40. Словомъ сказащь: поклоненіе есшь выраженіе спраха, любви, почшенія, покорносши и смиренія. Но ничему не должно воз-

**ЧАСТЬ XI.** 

Digitized by Google

**T Z** 

даваниь Божескаго поклопенія, кром'в единаго исшинцаго Бога; впрочемъ всъмъ надобно воздавашь должную чесшь для Господа.

41. Смотрите, какая кръпость и какая Божественная сила подаещся щемь, которые съ върою и чистою совъстію пристуцающь къ иконамъ Свящыхъ. По сему, будемъ сшояшь, брашія, на камнъ въры и преданія Церкви, не преступая предвловъ, положенныхъ Свящыми Опцами нашими, не попуская вводить новосщи, и разорять зданіе Святой, Соборной и Апостольской Церкви Божіей. Ибо естьли всякому, кшо хочепть, позволено будеть отваживаться на сіе: то мало по малу все тъло Церкви разрушишся. Нъшъ! бращія; нъшъ! Хрисшолюбивыя чада Церкви! не посрамляйние Машери нашей; не лишайше ее украшенія ея; пріимите ее въ любовь свою, о котторой она чрезъ меня умоляеть вась. Замъщьте, чио говорить о ней Богь: вся добра еси ближ. ная Моя, и порока, несть во тебе. (Пес. 4, 7.) Будемъ покланящься и служить единому Творцу и Создателю, какъ по есянесшву своему достнополканлемому Богу; бу-

11

160

демь покланящься и Святой Богородицв, не какъ Богу, но какъ Машери Божіей по плоши; будемъ покланящься и всъмъ Свяшымъ, какъ избраннымъ друзьямъ Божінмъ, и имъющимъ дерзновеніе къ Богу. Ибо естьли люди покланяющся царямъ, часшо развращеннымъ, нечеспивымъ и гръшнымъ, шакже поставленнымь опть нихъ начальникамь. и даже изображеніямъ ихъ, по слову Божественнаго Апостола: натальстви и властямо повинуйтесь; (Тит. 3, 1.) также: отдавайте всяколи, сто должно, коли сесть, сесть; колщ страхо, страхо; (Рим. 13, 7.) н по слову Господа: отдавайте Кеcapeso Kecapio, u Foskie Foey: (Mam. 22, 21.) що кольми паче должно покланяться Царю царей, какъ единому по есшесшву Владыкъ, и рабамъ и друзьямъ Его, кошорые царствовали надъ своими страстями и поставлены начальниками надь всею землю, какъ говоритъ Давидъ: поставищь ихо князь**яли по всей землё;** (Псал. 44, 17.) копторые получили власть надъ демонами и надъ бользнями; (Лук. 9, 1.) котторые будутть царствовать со Христонъ въ царствв въчномъ и неразрушимомъ, и конхъ одна шънь

Digitized by Google

\*

прогоняла бользни и демоновь. И шакъ да не почишаемъ иконы бездъйсшвеннъе и ничшожнъе штъни, когда онъ върно предсшавляющъ подлинникъ. Братія! Хрисшанинъ познаешся ошъ въры. И шакъ кщо съ върою приходишъ, шошъ получаешъ великую пользу: а солнввающійся подобено волнв морской, вытромо поднимаемой и разбиваемой, и онъ ничего не получишъ. (Іак. 1, 6.) Ибо всъ свящые върою своею благоугодили Богу. И шакъ и мы въ правошъ сердца, безъ всякихъ помысловъ примемъ преданіе Церквн. Ибо Боеб сотворило селовъка прававо; а они сами взыскали помыслово мновихд. (Екк. 7, 30.) Не станемъ учиться новой въръ, испровергающей предание Святныхъ Опцевъ. Ибо Божественный Апостоль говоришть: кто будето благовъствовать вало не то, сто вы приняли, да будеть анавема. (Гал. 1, 9.) И шакъ да покланяемся иконамъ, не вещесшву ихъ, но штемъ лицамъ, копрорыя на нихъ изображены. Ибо чеспиь, какъ говоришъ Божесшвенный Василій, воздаваемая иконъ, переходишъ къ шому луцу, которое на ней изображается.

1

42. Васъ же, священнъйшее сшадо Хриспново, народъ Хрисшоименный, языкъ свяиный, шъло Церкви, да исполнишъ Самъ Хриспносъ радосшію воскресенія своего, да удоспноншъ васъ ишши по сшопамъ Свяшыхъ Пасшырей и Учищелей Церкви, и да приведенгъ въ славу свою во свъщлосшяхъ свяцыхъ своихъ,--въ славу, кощорой да удосшоицъ и насъ бдагодашію своею, дабы намъ просдавлящь Его въчно, со безначальнымъ Онщемъ, коему слава во въки въковъ. Аминь, ибо они насытятся. Мат. 5, 6.

И предъ глазами сего міра правда пріобрвшаенть уваженіе, славу и довъренность; и человъкъ преданный міру не можешъ не любитиь оной, и даже самъ желалъ бы исполняшь оную, есщьля бы суешность в самолюбіе не препятиствоваля сму. Но сін-то прошивоборсшвующъ его намъренію, и увлекаюшь его къ неправдъ, шакъ чло наконецъ самое желаніе бышь праведнымъ, изчезаешъ въ немъ. – Св. Писаніе, ошъ начала до конца, есшь святюе ученіе о правдъ, и сильное побуждение къ оной. Весьма многозначншельно въ немъ шо слово, кошорымъ выражается сіе богопріятное расположеніе духа, не зависящее ни оптъ какихъ естественныхъ наклонностей, сія полноша человъческой мудрости, сіе состояніе внутренней и внъщней жизни, которое не стращится Всевышняго Судін. Но Св. Писаніе равнымъ образомъ показываещъ, чшо такой правды нельзя найши между человъками: иссть се-

V.

ловъко праведено на земли. (Еккл. 7, 21.) Внушреннее чувсшвованіе сего недосшанка п сердечное желаніе восполнишь оный есшь начало испининаго обновленія, начало самой праведносщи, и чъмъ глубже сіе чувсшвованіе, чъмъ сильнъе желаніе, шъмъ безопаснъе челсвъкъ на пуши къ своей цъли – миру дущевному.

По сему-що Господь называещь блаженными алчущихъ и жаждущихъ правды, ш. е. шъхъ, коихъ духъ сшоль же насшолшельно, какъ шъло чувсшвуешъ пошребносшь пищи и пишія, и шребуешъ пошребносшь пищи и пишія, и шребуешъ удовлешворенія оной,--ищешъ праведности, безъ которой нельзя досшигнуть исшиннаго спокойствія. Ибо законъ Всевышняго Занонодашеля сшоль глубоко начершанъ въ сердцахъ нашихъ, и мы спюль сильно чувствуемъ неизбъжную обязанность повиноващься и слъдовать ему, что никакъ не можемъ быть спокойны ; естьли не содълаемся праведными соотвътиственно свящой волъ Божіей.

Блаженны алчущіе и жаждущіе правды, составляющей основаніе и подпору друже**166** 

любія, колторое должно сохраняшься между человъками. Всъ мы члены одного великаго семейства, въ которомъ самъ Богъ соединиль нась священными узами: но общество тогда шолько бываенть швердо, и досшигаешъ назначенной ошъ Господа цъли, когда каждый дълаепть другому то, что долженъ двлашь. Общество даешь намъ драгоцвнныя права, на которыхъ существенно основываещоя наша безопасность, наше благосостояніе, даже употребленіе нашей есшесшвенной свободы и образование къ нашему высшему назначению; но то же самое общесшво и каждый члень онаго имфюшь шакже священныя права на насъ; опсюда родятся наши обязанности въ отношени къ другимъ, и мы должны ошказашься ошъ всъхъ правъ, есшьли не признаемъ и не исполняемъ оныхъ обязанносшей. Самъ Творецъ и Владыка встхъ вещей далъ намъ законъ, возлагающій на насъ великія обязанносции въ ошношени къ другимъ; Онъ ошкрылъ намъ свящую волю свою, чтобы мы, по мврв силь нашихъ, дълали для другихъ все доброе. По Его закону мы при самомъ рождении имъемъ болье нуждъ, нежели другія живошныя, шакъ

что день нашего рожденія быль бы днемь н смерти, естьли бы при нашемь вступленіи въ свѣть другіе не пеклись объ нась, и не приняли попеченія о нашемъ воспитаніи; Онъ самъ возбуждаеть въ иныхъ сердцахъ нѣжныя чувствованія приверженности, благодарности, почтенія и любви, и посредстивомъ ихъ облегчаетъ и освящаетъ для насъ нащи обязанности. Также и наша совъсть сильнымъ гласомъ внушаетъ намъ на-

насъ наши обязанносщи. Также и наша совъспиь сильнымъ гласомъ внушаенть намъ на-. ши обязанносши, и мы шогда полько можемъ имъщь миръ въ себъ, когда върно исподняемъ ея внушенія. Сія-шо върность закону своей совъсши есшь шакже върносшь заповъди Божіей, когда мы исполняемъ наши обязанности въ отношении къ другимъ не пюлько по есшественной наклонносши, или не для собственной пользы, но изъ одного повиновенія воль Божіей; и она сосщавляеть ту правду, къ которой мы должны стремиться, какъ къ началу истиннаго обновленія. Кшо алчещь и жаждещь сей правды, шошъ не шолько ни у кого не ошнимаешъ его собственности, но и старается върно исполнять всь обязанности относищельно къ другимъ, и всъми силами содъйство-

вапь духовному и шълесному ихъ благу. Ибо обязанности наши не имъютъ другаго предъда, кромъ нашей силы и возможностия. --Сія правда есшь строгая внимательность къ гласу совъсши, внимашельносщь, во всъхъ предпріятіяхъ своихъ тщательно избъгаю. щая всякой неправды, внимашельносшь, которой дучше ошказаться отъ своихъ вы-ГОДЪ, НЕЖЕЛИ ОШЪ ДОЛЖНОСШИ И СПраведливосши, лучше снесши обиду, нежеля нач несшь ее другому, внимательносшь, для которой законъ дороже всъхъ благъ земныхъ, Сія правда не позволяеть и не прощаеть себѣ ни самомальйшаго нарушенія правъ другаго, и ничего шакого, чшо не совстмъ согласно съ нашими обязанностгями; шѣмъ менье можешь шерпыть въ себъ чщо нибудь такое, чего не позволяеть или не прощаетъ другимъ; она никогда не забываетъ, что естьли кто не быль върень въ маломъ, то никакъ таковый не можетъ быть въренъ въ дълахъ важнъйшихъ и трудныхъ. Впрочемъ она не ограничиваешися однимъ легкимь и обыкновеннымъ, не спараещся о томъ, чтобы предъ человъческими только глазами бышь не укоризненною; она согла-

шается на самыя труднъйтія и даже необычайныя ножершвованія, есшьля онв справедлявы, и смотрялгь на що, чего щребуенть совъсть, чно Богь повельваенть, а не на то, чъмъ довольстивующися человъки. Она не переслиаещъ бышъ върною по причинъ невърносши другихъ; не извиняещъ себя чужою несправедлявоснию, напрониявъ шъмъ болво сшараешся набыташь всякой неправды, всякаго опущенія должностия. Онане сплавнить себѣ въ особенную заслугу, не счинаешъ великимъ достноинстивомъ, когда исполняениъ свое служение върно, върнъе нежели другіе; и чшо она никогда не дълаешъ неправды, никогда не опускаешъ своей должностии, сіе почницаенть ничиножнымъ въ сравненія съ півмь, чего піребуешъ опть нея Вышній Судія; по сему всегда неослабно спиремниися къ большей дъяшельносщи для блага ближняго. — И шакъ блажень, кию алчень и жажденть сей правды. Его исшинное, сердечное желаніе исполнишся, ц его стремление, его труды и пожершвованія не останущя ящешны. Кию ищень сей правды, и неутомимо спеременися къ ней, шошъ ежедневно обръ-

шаещь ее. Блаженны алчущіе и жаждущіе правды: ибо они насытятся. Подобно щому, что Соломонъ сказаль: праведный ядый насыщаеть дулиц свою, (Приш. 13, 26.). желающій правды ежедневно испышываешь, чшо хошя гладъ его никогда совершенно не ушоляещся, однако онъ всегда бодъе и болье насыщается, и чрезъ то получаеть новую силу и бодрость; чню виссить. съ симъ возрасщаеннъ его ревносниь и веселіе, върносшь и спасишельные плоды оной;чию самое желаніе правды и посшоянное возрасщание въ оной еще здесь на земле досшавляеть ему блаженство. Онь не боищся взоровъ или суждений человъческихъ, не. боишся свъща, ощкрывающаго его дъла и намъренія, не увлекаещся ложью и заблужденіями; не подвергаепися искуппенію, покрывать и извинять неправду неправдою, и исполняя правду касащельно брашьевь своихъ, шъмъ болъе сообразуещся со свящою водею Божіею, со своимъ долгомъ! --

Блаженны алчущіе и жаждущіе правды, котторые всегда и во всёхъ положеніяхъ старающися послёдовань закону Господню.

не шолько въ ръчахъ и посшупкахъ, но й въ самыхъ мысляхъ и намъреніяхъ, и умерцевляющъ законъ во удахъ своихъ, ш. е. есптесшвенную гръховносшь, влекущую ихъ къ неправдъ. Исполненіе нашихъ обязанностей въ разсуждении ближнихъ есть шолько одна сшепень той правды, которой требуеть Господь, которая состоинть во всегдащнемъ живъйшемъ сознания совершенной зависимости нашей воли, такъ какъ и всего существа нашего опть Бога, во всеконечномъ посвященія всей жизни на служеніе Всевышнему. Мы всъмъ должны Господу неба и земли, шеломъ и душею, всемъ существомъ и встами силами нашими; по сему мы должны во всецвлосши принесть самихъ себя въ жершву Ему, ежели хошимъ бышь предъ Нимъ праведны. - Земный человъкъ всегда осшавляещь чшо нибудь самому себь; онъ всегда большею частію существа своего, и даже въ добрыхъ дълахъ своихъ, ищешъ себя самаго, себъ самому служишть. Мы довольствуемся шолько нъкоторыми слабыми опышами повиновенія, и думаемъ, чшо уже иного сдълали, ежели сдълали какое нибудь ноброе дъло, или когда совъсть не обличаешь нась въ грубыхъ пресшупленіяхъ. Но чъмъ ленъе Господь ошкрылъ намъ волю свою, шемъ более оптъ насъ шребуешся. Ко всъмъ намъ ошносящся сія слова Спасищеяя: ежели праведность ваша не превзойлеть праведности книжниковь и Фарисеевь: то не войдете во царство небесное. (Маш. 5, 20.) И шакъ сдълавши нъсколько добрыхъ дълъ, мы собсшвенно еще ничего не сдълали: кто въренъ только иногда 夏 въ некоторыхо вещахо, топть еще далекъ опть праведнослии. Клио ищенть оной всемь сердцемъ, шошъ во внушренней и внъшней своей жизни не долженъ ничего оставлять для самаго себя, но все Вожіе воздавать Богу. следовашельно ошвергнушься самаго себя, и никогда не поступать по своей воль, но всегда по закону Божію. Онъ избъгаешть самыхъ наклонносшей гръховныхъ, и даже шой невърносши, кошорая иногда шаншся въ сердць; онъ съ усердіемъ приноснигь въ жершву Богу все, чего Богь ошь него шребуешь. По сему не ропщешъ въ шрудныхъ исиышаніяхъ, подъ шяжкими бременами, въ жесшокихъ искушеніяхъ; онъ не имвешъ любви, не ищещъ радосши, кошорая прошивна люб-

172

Digitized by Google

ви къ Богу и совершенной преданности волъ Его; ни къ чему не прилъпляется сердцемъ своимъ шакъ, чшобы не гошовъ былъ возврашнить то Господу, какъ скоро Онъ потребуелть. Онъ постоянно подвизается добрымъ подвигомъ прошивъ плоши и крови, прошивъ всего, чщо влечещъ его къ суещному и пільнному, ко лжи и неправдь; онъ аюбнить испину, кошорая веденть его къ познанію собственнаго несовершенства п слабосши, а вмъсшъ и къ разумънию своего служенія и воли Божіей; исшина есшь его върная насщавница въ богоугодной жизни. Онъ скорбищъ о своихъ прегръщенияхъ, винмаеть грозному гласу совъсти, обличающей его въ погръшносшяхъ, съ глубокимъ сокрушеніемъ каешся во гръхъ своемъ, и всею душею желаеть оправдаться предь Богомь посредствомъ совершеннаго обновленія жизни. Блаженъ, кшо такимъ образомъ алчешъ и жаждетъ правды. Благословеніе Божіе почіенть на его благочестивомъ желанін, и Господь дасть хотению исполнение. Только посредствомъ сего желанія созрѣваетть твердое и неизмънное намъреніе всего себя поскятины Богу, совершенно преданься Его

Digitized by Google

i

свяшой воль, и побъдить все противное. И чъмъ пламеннъе желаніе, чъмъ сильнъе стремленіе, шѣмъ обильнѣе плоды трудовъ, шѣмъ быстръе возрастание въ правдъ. Чъмъ болъе возрастаеть желаніе, темь болье усиливается ревность, умножается сила, тъмъ несомнъннъе и вожделъннъе успъхи. Тогда укръпляется надежда на Того, который всегда гошовъ дапть защищу и помощь мужесшвенному подвижнику; шогда въ полномъ свъшъ является образъ святьйтаго и праведнъйшаго, и Его върное заступленіе показываеть, что и въ самыхъ величайшихъ искушеніяхъ никогда не посрамляется уповающій на Него. Блаженны алчущіе и жаждущіе правды: ибо они насытатся. Поелику они не насыщающся ложною правдою, HHкогда не довольны сами собою, по пипающся свыше, и сія пища шъмъ сладосшиве для нихъ, чъмъ болъе гладъ ихъ возрасшаешъ. Какъ безпрестанно возобновляющееся требованіе шълесной природы услаждаешь для насъ вкушеніе пищи; шакъ гладъ и жажда **A**VXa даюшъ намъ чувсшвовашь духовное благословение Господа. Божественный Учишель нашь, вразумляя шехь, которые удо-

влептворяющся своими делами, говоришъ: еоре вамб, насыщенные нынъ! ибо взалсете; (Лук. 6, 26.) напрошивъ какъ ушещишеленъ и радостенъ гласъ Его къ алчушимъ и жаждущимъ правды: вы насытитесь! Они не любяшъ свое, но Божіе; они имъющъ въ сердцахъ своихъ свъпплый лучь. просвъщающій яхъ и согръвающій. Они ищушъ исшины въ познани и въ жизни, и какъ върный испышашель ежедневно познаешъ, чшо шолкущему ошверзаешся, шакъ и птошъ, кщо исплинно ищешъ правды, чувствуещь, чно его священная ревность, его неусыпное стараніе не остается безъ награды.

Но человъкъ самъ собою не можешть о- ' правдащься предъ Богомъ; онъ всегда осшаешся должникомъ, не могущимъ заплашищь своего долга; и хошябы онъ могъ сказащь съ Павломъ: я нихего за собой не знаю, однако долженъ признашься: но сило не оправдываюсь. (1 Кор. 4, 4.)-Воля наша раздълена, дъйсшвія наши весьма несовершенны; и хощя духъ бодръ, но плошь немощна. Припомъ когда мы ищемъ праведности, Іисусъ 12

ЧАСТЬ ХІ.

Хрисшось взываешь къ намъ: когда вы исполнише все повелвное вамъ, говорише: лы рабы нитего не стоющіе; по толщ, тто сдвлали только должное. (Лук. 7, 10.) Такъ, все доброе, сдвланное нами, сосшавляешь нашу обязанносшь. И можемъ ли мы шъмъ загладишь свои пресшупленія, вознаградищь вины ежедневно умножающіяся? Какой выкупъ дастъ теловъкъ за душу свою? (Маш. 16, 26.) Никщо изъ насъ не можешъ сшяжащь шакой правды, кощорая бы могла усшоящь предъ свящъйщимъ Судіею; на одного Спасищеля нашего мы уповаемъ; Онъ восполнищъ нащи недосщатки, заплащищъ долги нащи и насъ оправдаещъ.

И шакъ блаженны алчущіе и жаждущіе сей правды, которая не есть наше стяжаніе, но даръ благодати Божіей! — Что могло бы предъ Богомъ оправдать насъ, отягченныхъ многоразличными грѣхами, когдабы самъ Богъ не умилосердился надъ нашею бѣдностію и слабостію, и не примирилъ насъ со своею вѣчною правдою? Всѣ мы предъ Нимъ грѣшники, и удалены отъ Него; но Онъ самъ влечетъ насъ къ себъ, очищаетъ насъ отъ

176

скверны, изцъляенть наши душевныя язвы.-И въ томъ нътъ еще истиннаго глада, истинной жажды къ правдъ, кто полагается на свои собственныя заслуги, думаенть оправдашься шемъ, чшо онъ сделалъ или шолько хошълъ сдълашь добраго, кшо мечшаешъ, что овъ самъ можетъ искупить себя, и своими двлами заслужить милость у Бога. Тогла шолько, когда мы не надвемся на свою правду, совершенно ошрекаемся ошъ собсшвенныхъ заслугъ, когда чувсшвуемъ въ себъ святое желаніе свъта благодати, и ввъряемся Любви, не пощалившей Своего единороднаго Сына, дабы вст втрующие во Него не погибли, но имели жизнь евгнию, шолько тогда мы получаемъ прощеніе грѣховъ нашихъ и благодать оправданія. Блаженны алчущіе и жаждущіе сей правды! Ихъ душа, отрекаясь отъ своей собственности, чувствуеть, сколь щедрь и милостивь, долготерпъливъ и многомилостивъ Господь нашъ; въ нихъ угошовано мъсшо ушъшишельной и спасишельной въръ въ Того, кошорый покрываешь гръхи наши, пріемлешь на себя недуги наши-въръ въ Ходашая и Искупишеля нашего. И сія въра ошчасу болье возбуждаешь

Digitized by Google

\*

и усиливаещъ въ нихъ желаніе правды; они мужесшвенно подвизающся въ жесшокой брани прошивъ зла; съ радосшію посвящающъ жизнь свою Господу, и возрасшающъ въ мудросщи и благодащи.

И шакъ они блаженны: ибо насытятся. Чего не можешъ досшавищь намъ слъпая увъренносшь въ собсшвенной праведносци, чего наша слабосшь и гръховная нечистоша ожиданнь не можешть, що ошкрываешть ищущей спасенія душть въра во Іисуса Христа, вмъняемая намъ въ правду; и слъдовашельно не шщешно желаніе, не напрасны шруды и попеченія. Человѣкъ, чувсшвуя, чшо можешъ ходишь въ обновленіи жизни, съ радосшію пріемлешь оружіе вѣры, воюешь прошиву искушеній и соблазновъ, и побъждаещъ ихъ; онъ уже не хочешъ жишь грѣху, но шолько свящой волъ своего небеснаго Ощца; онъ не обольщается лжеупованіемъ, и также, уповая на заслуги Інсуса Хрисша, не предсшавляеть уды свои въ рабы неправдъ; напропивъ върою въ распятаго Искупителя шъмъ сильнъе побуждаешся удалящься гръка, и облечься въ одежду правды. Проникыу-

шый свящымъ желаніемъ обращаешся къ умилосшивленному Ошцу своему, и невозврашно предаешъ себя волѣ Его; съ ошверспымъ сердцемъ пріемлешъ своего Спасищеля и уповаешъ на Духа Свящаго, помощника и засшупника.

Блаженны алгущіе и жаждущів правды: ибо они насытятся.



## VI.

Безумный! во сію ногь душу твою возлиуто у тебя; колуже достанется то, сто ты заеотовило? Лук. 12, 20.

Какъ суешны предположенія человъческія, какъ ничшожны всъ наши замыслы! и Представляемый Спасителемъ нашимъ въ пришчь некоторый богатый селовеко, не успълъ еще вышпии изъ своего запрудненія: тто инъ дълать? инъ некуда собрать плодово люихо; - и только лить, по видимому, осшановился на счасшливой мысли: вото тто сдвлаю: сломаю житницы мои, и построю пространнье; и соберц туда весь хлъбо мой, и все доброе мое; и скажу душь моей: душа! много лежить у тебя добра, на многіе годы; покойся, тшь, пей, веселись; не успѣлъ еще, говорю, насладишься своими благами, не имълъ даже удовольсшвія видъть ихъ въ новыхъ своихъ житницахъ, и уже приближился на край погнбели. – Безулиный! вдругъ раздался сквозь мечтательную его дремоту страшный гласъ Божій, — безулный! во сію ногь душу твою возлиуть у тебя; колиу же достанется то, сто ты заготовиль? (Лук. 12, 16–20.) О бъдсшвенная участь безумнаго человъка! –

Безумный! - Въ самомъ дълъ ни въ чемъ сщоль много и сщоль ясно не обнаруживается безуміе человъка, какъ въ его замыслахъ и предположеніяхъ. Стоило бы ему . шолько припомнишь, чшо не ошъ его воли .зависишъ исполненіе оныхъ; чию блага, на кошорыхъ онъ съ шоль решишельною уве-.ренносшію ушверждаль свои надежды, совсъмъ не шаковы, каковыми кажушся; чщо онъ супь шленны и скоропреходящи, и след-Сшвенно шошчасъ могушъ измѣнишь ему; чшо, наконецъ, самъ онъ, есшьли не будешъ подерживаемъ постороннею силою, силою Держащаго все, попичасъ падешъ, а съ нимъ вмвсшв изчезнушь и всв замыслы его; стоило бы ему только припомнить сіе, -и онъ върно почувствовалъ бы всю шщешу предположеній своихъ, вѣрно никогда не сшаль бы посль сего начерпнывашь планы для будущаго. Но, къ сожалению, сіе-то всего менће мы и помнимъ. Помнимъ шолько свои нечестивыя цъли, и, чтобы върнъе

Мы не думаемъ, чщо, можешъ бышь, мечь Божій давно уже подъяпть на пораженіе насъ, и ожизаещъ щолько шой гибельной для насъ минушы, когда мы, исполнясь гордосши и самозабвенія, съ безумною ръшимосшію скажемъ самимъ себъ: вошъ чшо сдълаемъ: разоримо сіе, и построимо другое, или: сшанемъ блаженствовать, всть, пить, веселиться. Тогда рука Божія мгновенно порабишъ насъ, и поразишъ шъмъ сильнъе и чувствительнье, чъмъ поражение сие будетть для насъ неожиданнъе. Неожиданность всегда ужасна; но она несравненно ужаснъе бываешть шогда, когда посшигаешь нась при брегь вычносши, исполненной бъдсшвіями и скорбями нескончаемыми; когда опшоргаешь насъ ошъ предметновъ любнивищихъ и когда засіпавляеть нась на віки разстаться со всъми лесшными надеждами. Тогда и представление злощастнаго будущаго, и воспоминаніе всуе потеряннаго протедтаго, совокупно шерзающь наше сердце и усугуб-

ляющь его страданія. Тогда каждая новая мысль, каждая новая надежда, осшавшаяся. безъ исполненія, сосшавляещъ для насъ новое мученіе. Ужасна учасшь сія! Но къ ней чрезвычайно близки всв шв, кошорые, забывъ смершносшь свою, съ дерзскою самонадъянносшію просшираюшь свои замыслы на ощдаленную будущность. Ибо есть ли чшо нибудь у человъка шакое, чшо давало бы ему хошя нъкошорое право располагашь будущими днями своими шакже, какъ насшоящими? Еслиь ли чию нибудь у него шакое, что могло бы совершенно обезпечить его въ разсуждении его жизни, хощя на самое малое время, а шъмъ болъе, на многіе годы? – Надобно ошвъчащь ръшишельно: ничего нѣшъ. Вы скажеще: его молодосшь? Но посмотрите, сколь многихъ хищная рука смерши исшоргаешть изъ среды васъ самихъ въ самомъ цвеште ихъ лешть. - Крепосшь силь? Но развъ мощная десница Господа силъ можешъ поражащь полько немощныхъ и безсильныхъ? - Цвъшущее здоровье? Но неужели пошребны спольшія для того, чтобы разрушить толь слабый сосшавъ, каковъ человъческий при самомъ

эдоровомъ его сосшоянія? Не часшо ли случаешся, чшо одна минуша низводишъ въ гробъ самыхъ крѣпкихъ людей? Послѣ сего судише, какъ безумны всѣ шѣ, кошорые, основываясь на сихъ ничшожныхъ предположеніяхъ, обѣщаюшъ себѣ долголѣшную жизнь, и смѣло уже располагаюшъ будущею судьбою своею; начершываюшъ безчисленные планы, и въ безразсудномъ упоеніи льсшивыми надеждами будущаго, говоряшъ, подобно безумцу, предсшавленному намъ въ насшавленіе: — душа! льного лежито у тебя добра, на льногіе годы; покойся, ѣшь, пей, веселись. —

Вонть еще новая нерша ихъ безумія! Онн говорящъ: душа! много лежито у тебя добра на многіе годы; и пошомъ шошчасъ присовокупляющъ: покойся, ѣшь, пей, веселись; а не размыслящъ о шомъ, чшо, можешъ бышь, блага, на кошорыхъ они, какъ на самыхъ швердыхъ основаніяхъ, воздвигающъ свои воздушныя зданія, будущъ вскорѣ исшоргнушы у нихъ или хищною рукою шлѣнія, или злобною силою враговъ, и шакимъ образомъ въ одну минущу рушишся все що,

184

чию мечшащельная надежда умьла наспроить. Благоразумный строитель, чтобы доспавинь надлежащую прочность своему зданію, обыкновенно и прежде всего забошищся о шомъ, чшобы прочно было самое основаніе; а сія мечшашельные строишеля будущаго благополучія своего забошящся ли хошя мало о прочносши самаго основанія? Нъшъ. Они говорящъ шолько: лиша! ты ильещь, или справедливье сказать: будешь ильть линого благо, - вошь все ихъ основаніе! Но каковы сін блага, — можно ли безопасно на нихъ положипься, и можно ди. имъя ихъ въ виду, шакъ смъло объщащь себъ блаженство, какъ смъло объщаютъ они, - о семъ ни слова. - Безразсудные! вы върно обманешесь, и сами увидише свое заблужденіе; но увидише, можешь бышь, слишкомъ уже поздно, и безъ всякой для себя пользы. Ибо увидите тогда однъ только развалины шого огромнаго зданія, кошорое выстроили въ умъ своемъ на опасномъ, гниломъ и поптому негодномъ основаніи, и слъдственно увидите сіе шолько къ большей своей скорби! -

Мы назвали основание сіе опаснымъ, гнилымъ. и пошому негоднымъ. – Оно дъйсшвишельно шаково. И вопервыхъ, нъшъ ничего опаснве, какъ полагашься на шакъ называемыя блага міра сего. Соломонъ говоришь объ нихъ, чшо онв сушь сцета сцетствій, ш. е. пусшоша величайшая; а на пуспюнкь можно ли уппверднить чито нибудь, и пришомъ безопасно? И не безумно ли посшупающъ шъ, кошорые на сіе ръшающся?--Правда, пустота сія не такова, какъ другія: въ ней легко обманущься. Чувсшвенное око не можешъ усмошрвшь ее; оно даже видишъ въ ней полношу совершеннъйшую, швердость непоколебимую, на которой безопасно можешъ просплоящь цваме въки зданіе самое величесшвенное. Но сними грубую илеву чувсшвенносши съ ока швоего, и смошри на сію полношу шакъ, какъ смошрѣлъ на нее Премудрый, и шы шочно увидишь шамъ пусшошу; увидишь пусшошу величайшую, въ коей, какъ въ нъкоемъ вихръ, вращаетися безчисленное множесшво однихъ щолько безумныхъ; мудрый же прочь бѣжишъ ошъ нея: поелику, какъ обыкновенный человъкъ не можещъ жищь въ шакомъ мѣсшѣ, изъ

контораго весь вышянушь воздухь: шакь и мудрый не можешь ни одной минушы бышь шамь, гдё нёшь ничего испинно сущесшвующаго, и слёдсшвенно гдё нёшь духа живошворнаго, его пишающаго и возвышающаго къ жизни небесной, —гдё совершенная пусшоша.

Во вшорыхъ, шлъніе есшь неошъемлемое качество благъ земныхъ, и пришомъ сщоль очевидное, что самые искатели и любители. ихъ не скрывающъ сего. Слово Божіе повсюду говоришъ объ нихъ шо же. Собственныя чувства каждаго изъ насъ представящъ на сіе шысячу примъровъ. Словомъ, это есшь исщина опытная, которой никто не будеть и не можеть прошиворьчить. И шакъ кшо строишъ на основани благъ земныхъ, шошъ сшроишъ на гниломъ, и слъдсшвенно негодномъ основания, а пошому безуменъ онъ, есшьли въ сей новопостроенной храминь своей надъешся прожить долго, и пришомъ покойно. Наспиулишъ время дождя и бури, и сія въковая его храмина поколебленися, обрушинися, а съ него визсить изчезнушъ и всъ надежды его, всъ замыслы его. Послѣ сего судище, можно ли намъ замышлять что либо, когда и блага міра сего, обыкновенные предметы нашихъ замысловъ, столь же непрочны, сколь непрочно и собственное бытіе наше? Мы въ непрестанной опасности, лишиться тъхъ первыхъ и сего послъдняго.

Но положимъ даже, что мы жили бы въчно, и блага міра были бы непільнны, шакъ что ни съ той, ни съ другой стороны намъ совершенно нечего было бы опасаться въ разсуждении исполнения плановъ нашихъ: все однакожъ мы не менъе были бы несмысленны, есшьли бы сшали сосшавляшь планы для будущаго. Ибо не ощъ насъ зависищъ исполненіе оныхъ. А планы безъ исполненія пустое имя. Для чего мнъ вымышлять планы, когда я внушренно чувствую, что нъть во мнь досшашочныхъ силъ къ приведенію оныхъ въ исполнение; а естьли и находящся, но не такія, чтобы могли дъйствовать независимо ошъ постороннихъ силъ, и особенно оть силы Божіей, дъйствующей все во всемъ? Можетъ быть Господу не угодно, чшобы я предпринималь то или другое: какъ же я осмълюсь воспрошивишься волъ Его?

188

Кто я, который дерзну противупоставить себя Всемогущему? Что я буду ошвъчань Ему, когда Онъ съ гнъвомъ вопросишъ и меня шакже, какъ нъкогда Іова: Крамольникъ! можешь ли ты препираться со Всемогищиль? Можешь ли ты ниспроверенуть силь Мой? Разев и тебя мышца, како и Бога? и голосомо ты гремишь, како Оно? (Іов. 3, 4.) Не долженъ ли я обрашищься въ прахо и пепело оптъ единаго сего воззванія? Не буду ли принужденъ говоришь Ему то же, что говориль Іовь: вото я нистожено, не знаю, сто отексать Тебк. Руку мою полагаю на уста мои.-(Іов. 39, 34.) Надобно, другъ мой, положишь ее прежде, нежели подобнымъ воззваніемъ Всемогущаго невольно будемъ приведены въ сіе состояніе; надобно положишь ее не на усша шолько, но наипаче на мящежный умъ нашъ, и на неустроенную волю нашу. Они супь главною причиною всъхъ замысловъ, прошивныхъ Промыслу. Ихъ своеволіе наипаче укрошишь нужно: они возмущающся и не хощящь покаряшься законамь небесной Премудросши, а вымышляющь свои законы, и по нимь любящъ дъйсшвовашь.

Умъ нашъ находишся въ непрерывной дъятельносши, но въ дъятельносши гибельной и богопрошивной. Все въ немъ, кажешся, направлено шолько къ шому, чшобы освободишься ошъ шягосшнаго для него ига законовъ Божескихъ. – Дъйсшвишельно они для него шягосшны: поелику всякцю высоти его, возвышающуюся противо познанія Божія, ниспровергають и плъняють въ безпрекословное послушание Промыслу. (2 Кор. 10, 4. 5.) Каждая новая мысль его, каждое новое его стремление выражаетть въ немъ шолько що, что для него несносно быть въ зависимосщи ощъ постороннихъ силъ; чию самому ему желашельно надъ всвиъ владычествовать, всъмъ управлять. По сей причинь онь ни чрир не довольствуется, ни чъмъ не успокоиваешся. Онъ всюду находишъ недосшашки и безпорядокъ. Міръ физическій и нравсшвенный часшо представляющся ему сшоль несовершенными, чшо въ нихъ ничшо не имвешъ опредвленнаго качесшва, ничто не поставлено на своемъ мѣстъ, ничию не достигаенть своего назначенія; чию средства не довольно соображены съ цвлями, и самыя цели съ природою шварей; чихо,

наконець, всему нужно дашь иной видь в яное устройство. Для сего онъ обращается къ своей изобрътательности, перебираешь иножесшво поняшій, двлаешь различныя соображенія, пишешъ новые законы, н хочешь преобразоваль по нимь всю вселенную.-Представьте, до какой дерзости моженть доходыть непокоренный судьбамъ Божінмъ разумъ нашъ!-

Равнымъ образомъ и воля наша, руководясь буйнымъ умомъ, не шо же ли выражаешъ въ своихъ наглыхъ предпріятіяхъ, чуждыхъ благословенія Божія? Не шо же ла показывающь въ ней всв ся порочныя дъйспивія, прямо устремленныя на разрушеніе верховнаго порядка? И сколько найдешся шакихъ предпріятій и такихъ дъйствій! Едва ан не всъ у самой большей части изъ насъ! Многіе ли взъ насъ любяшъ прежде въ молишев своей советоваться съ Господомъ, а пошомъ уже ръшишельно предпринимашь чито либо? Много ли между нами шакихъ. кошорые въ каждонъ дъйсшвія своемъ ищушть не своихо си, но яже Божіл, не свонхъ старающся досшигнуть цвлей, произвольно 13

ЧАСТЬ ХІ.

в всегда почти вопреки намъреніямъ Вожіимъ избяраемыхъ; но единой высочайшей и нослъдней цълн-славы Божіей? Безпристраспиный судъ совъсти каждаго, конечно, ущвердищъ сіе предположеніе. И такъ сей безнокойный умъ нашъ и сія развращенная воля наша не достойны ли по справедливоснии того, чтнобы наложить на нихъ печать въчнаго молчанія, чтобы всъ пхъ своевольные планы и предположенія отвергать, какъ негодныя и богопротивныя, и всегда и во всемъ покарять ихъ уставамъ высшимъ, Божественнымъ?

Милосердый Господи! Пріими меня паки, какъ раба непокорнаго и возмушишельнаго, подъ благое и легкое нго законовъ Тво̀ихъ, и просши миъ безумную дерзосшь мою. Я возмнилъ управлящься самъ собою, ошвергъ суды Твои, составилъ для себя свои законы, начершалъ свои планы; по инъ шолько кошълъ дъйствовать, ихъ надъялся нривесши въ исполненіе; но правда Тьоя невидимою силою разрушила мои замыслы, и я позналъ свое заблуждније, почувствовалъ свое безсиліе. Не отвергни отвергшагося Тебя, но ны-

нь паки прибъгающаго подъ спасительное водишельство промысла Твоего. Покажи мнъ путь Твой, и я буду ходить во истинъ Твоей; прилъпи сердце мое ко страху имени Твоего, и я буду славить Тебя, Господи Боже мой, всъмо сердцемо моимо, и буду стить има Твое въсно. (Псал. 85, 11. 12.)

194 VII.

Паге всего облекитесь во любовь, которал есть совокупность совершенства. Кол. 3, 14.

Свяшый Апостолъ Павель, желая сообщишь исшинное понятіе ученикамъ своимъ о красошъ Хрисшіанской души и совершенсшвъ Хрисшіанской жизни, между прочими своими насшавленіями, показываешь имъ, какая необходима для нихъ одежда духовная: облекитесь, говоришть онъ, како избранные Божіи, святые и возлюбленные, во милосердіе, благость, слиреннолидріе, кротость, долеотерпъние. (Кол. 3, 12.) Казалось бы, довольно для Хрисшіаньна облечься въ сію одежду: ибо она не еспть одежда ветхаго геловъка, истлъвающаео во обольстительныхо похотахо; (Еф. 4, 22.) но одежда человъка новаго, который обновляется во познании по образи создавшаео его, (Кол. 3, 10.) одежда чистая, неплънная. Однакоже Апосшолъ заповъдуетъ еще имъть другую, пріобръшеніе которой составляеть преимущественно необходимую обязанность для Хрисшіанина: а пате всего облекитесь

еб любовь, и, безъ сомнѣнія, не въ шу, кошорая раждаешся опъ міра и влечешъ насъ къ міру, но въ любовь Хрисшіанскую; ибо Апосшолъ называешъ ее совокупностію совершенства. Чищашель! вникни умомъ и сердцемъ въ слова Апосшола, и размысли: почему шы долженъ облечься преимущесшвенно въ любовь Хрисшіанскую.

Любовь Хрисщіанская есль шо чистое и свяшое расположение души, по которому она стремищся къ своему предмету, такъ чню гошова составишь съ нимъ одно сущесшво. Имъшь сію любовь значишь що же, чшо имѣшь всѣ совершенсшва, кошорыми долженъ бышь украшенъ каждый Хрисшіанинъ: ибо она одна моженъ оплодотворить нашъ умъ, наше сердце и освящищъ все наше существо. Мы сами по себъ слъпы, но она можешь досшавишь намь небесный свъшь; мы сами по себъ бъдны, но она можешъ обогалинны насъ; мы сами по себъ наги, но она можешъ облечь насъ въ одежды драгоцънныя; словомъ: шолько любовь сія можеть и обранины нась прочнымь образомь

7

на пупнь правый, и соединить насъ съ ближнимъ, и приближищь насъ къ Богу.

Доколь мы не живемъ любовію Хрисиліанскою, дошоль еще не сшали на пупнь исшинный, а скишаемся по распушіямь міра. Конечно, можно увърнить себя, чито мы спюимъ на пушн правомъ, но наше увъреніе столько же будеть ложно, пагубно, богохульно, какъ и то, которое имълъ о себъ Фарисей, и которое обнаружилъ предъ лицемъ самаго Бога. Боже, говорилъ онъ, блаводарю Тебя, сто я не таково, како просіе селовъки, грабители, обидсики, прелюбодви, или како сей лытарь. Пощись два раза во недълю; даю десятую састь ото всего, сто пріобрътаю. (Лук. 18, 11.) Мы еще съ большимъ правомъ можемъ сказащь, не обличая другихъ, чито мы въруемъ во Інсуса Хрисша, посъщаемъ свящый храмъ Его, молимся, постимся и приносимъ покаяніе въ своихъ гръхахъ. И дъйспивишельно мы собираслив себъ сокровище, долженствующее быть добрымв основаніемв для будущаго, (в Тим. 6, 19.) когда въруемъ во Імсуса Христа: ибо всякой върующій во Не-

ео не посибнето, но будеть имоть жизнь евенцю. (10а. 3, 15.) Но чию значнить наща въра безъ любви? Учитель языковъ говорышь: естьли илиты всю евру, тако сто моец и воры переставлять, а не имвю любви: то л нисто. (1 Кор. 13, 2.) Мы собираемо себь сокровище, долженствующее быть добрымь основаниемь для будущаго, когда посъщаемъ свящый хрямъ Господа нашего; ибо здъсь удоснюнваемся бышь со Інсусомъ Хрисшомъ, какъ говорнитъ Онъ Самь: едъ соберутся двое или трое во иля Мое; тамб и Я посреди ихв. (Маш. 18, 20.) Но что значить наше посъщение безъ любви Хрисшіанской? Можешъ бышь, одно обыкновеніе, или слъдствіе разсъянности. Теломъ сшоимъ во храме, а мыслію разсеяваемся по предмешань сласшей жишейскихь. Собираемь себь сокровище, долженствующее быть добрымо основаниемо для будущаго, когда молимся; пбо Інсусь Хриспюсь заповъдаять молипься: бдите и молитесь, да не впадето во искушение. (Мат. 26, 41.) Но чно значинъ наша молишва безъ любви? Вмѣстю шого, чтобы молиться серацень, молимся усшахи; посему Інсусь Хрю

енось укорленть и нась: приближаются на Мнъ люди сіи устали своили, и стутб Меня азыкомо; сердце же ихо далеко отстоито ото Меня. (Маш. 15, 8.) Собираемо себь сокровище, долженствующее быть добрымо основаніемо для будущаго, когда постимся; ибо постомъ препобъждаемъ искушенія плоши и духа злобы. Но чщо значишъ нашъ посшъ безъ любви? Апосшолъ говоришь: естьли а отдамо тело мое на сожжение, а любы не имъю; то сіе ни ко сему не послужить мнв. (1 Кор. 13, 3.) Собираемо себъ сокровище, долженствующее быть добрымо основаниемо для буду. щаео, когда приносимъ покаяніе въ своихъ грвхахь: нбо естьли исповедуело ерехи наши: то Онб, будуги сърено и благо, простито намо еръхи наши, и осистито ото всякой неправды. (1 Іоа. 1, 9.) Но что значить наше покаяние безь любви? Одно прельщение самихъ себя. Сегодня плачемъ о своихъ гръховныхъ ранакъ, ч завшра счишаемъ себя здравыми и уже не щребуемъ Врача душъ и шълесъ; между шъмъ какъ непрестанно должны взывать къ Нему: Господи! отврати лице Твое отб ертхова

нашихв, изелаждь всв беззаконія наши; (Псал. 50, 11.) непрестанно, каждию ного должны омывать постелю нашу; слезали нашили ологать ложе наще. (Псал. 6, 7.) Ибо беззаконія наши покрыли главу нашу, какв тяжелое бремя тлеотять насы. (Псал. 37, 5.) Хрисшіанина, чуждаго любви, должно назващь ни холоднымо, ни горя. гиль; (Апок. 3, 15.) ибо онъ нищъ духомъ, но не въ шомъ, въ чемъ бы надлежало. Онъ плачешъ, но полько или объ упращъ имънія, цли о пощеръ удовольсшвій. Онъ крошокъ, но шолько въ ошношеніи къ своимъ спираспиямъ. Онъ алчентъ и жаждентъ, НQ шолько страсшію своекорыстія и любочесшія. Онъ милосшивъ и снисходищеленъ, но шолько къ щребованіямъ плоши. Такова-шо вся дъящельность Хрисщіанина, чуждаго любви Хрисшіанской! Когда же любовь сіл поселяещся въ его сердце; то онъ вступаещъ на пушь правый. Сколько прежде раего зумъ былъ преклоненъ ко зду, столько теперь удалденися онь него: ибо любовь не совмъсщиа со зломъ. (1 Кор. 13, 5.) Сколько прежде сердце его надмевалось своими инимыми добрыми дъдами, сполько шеперь

смирлется, и въ смиреніи полагаенть исшинмое достоинство; ибо любовь не превозносится, не сордится. (сп. 4.) Сколько прежде безпечность, при неусыпной двятельности духа злобы, разрущала храмину его спасенія, столько теперь бдвніе надъ самимъ собою устроленть оную: ибо любви свойственно устроять и созидань (1 Кор. 8, 1.)

Но благошворныя дъйствія любви Христланской не ограничивающся пнолько въ его сердць; а переливаются изъ него въ сердца ближнихъ, дабы оно соединено было съ ними теснейшиме союзоме. Хрисціяне должны бышь соединены между собою шакъ игъсно, какъ штъсно соединяющся въшви на древъ отъ одного корня: ибо всъ ям дъти одного Ошца, кошорый на небесахъ; члены въ одномъ шълъ, коптораго глава- еснь Інсусъ Христносъ. И Інсусъ Христносъ зановъдалъ намъ, чпюбы мы соединены были съ ближнимъ шакъ швсно, какъ соединены сами съ собою, п. е. такъ любили бы его, накъ любимъ себя; ибо въ семъ и состонить наше соединение съ нимъ: люби ближняго своего,

како самаго себя. (Лев. 19, 18. Мат. 19, 19.) Нокакъ шы можешь соединишься съ ближнимъ, есшьли въ шебъ нъшъ любви Христіанской? Естьли ты чуждь сей любви, шо шы для ближняго то же, чшо и человъкъ мершвый. Ты имъешь очи, но не видишь, какъ бляжній швой борешся съ несчасшіями; шы имвешь уши, но не слышишь стоновъ его бъдности; ты имъешь сердце, но не растворяещь горести его утвшеніемъ; пны даже и въ то время, когда видишь брата своего, имъющаго нужду, затворяешь ото него сердце свое. (1 Іоан. 3, 17.) Правда, и безъ любви Хрисшіанской шы можешь иногда блатоннворить; но всегда по какимъ либо видамъ. Ты и любишь другихъ, но или по родстиву, или изъ корысптолюбія, иля по инцеславію, или по пристрастію. Но когда истинная Христіанская любовь согръваешть сердце Христіанина, тогда онъ соединяется съ ближнимъ тъснъйшимъ образомъ. Онъ постивляенть себя средствомъ, а ближняго целію: мыслишь, желаеть и дейсшвуещь собственно для блата ближняго: любовь не ището своего. (1 Кор. 13, 5.) Любовь не изыскиваенть, кито есшь ближ-

Digitized by Google

ній, а каждаго человъка почишаешь онымь; въ немъ видищъ себя, и чего не хочешъ себъ, щого и ближнему не желаепть. Наслаждаешся ли ближній благополучіень, дюбовь не мучишся ошъ шого; а еще радуещся: ибо любовь не завидуеть. (1 Кор. 13, 4.) Впалаеть ли ближній въ несчастіе, любовь скорбищь о его несчасний: ибо любовь лилосердствуеть, Адчешь ли ближній, любовь раздробляецть хлъбъ алчущему; жаждешть ли ближній, любовь напаяеть его; странень ли ближній, любовь вводищь его въ домъ свой; нагъ ли онъ, дюбовь одъваещъ его; боленъ ли онъ, любовь посъщаетть его; въ въ щемницъ ли, любовь и шуда проникаешъ съ ущъщеніемъ, и шамъ облегчаенть учасшь несчасшнаго спрадальца. Любовь не ощдъляешся ошъ ближнихъ и шогда, когда они бывающъ ея врагами; они проклинающъ ее, но она благословляещъ ихъ; они ненавидящъ ее, но она шворищъ имъ добро; они побявающъ ее камнями, она молипися за убійцъ \_ СВОНХЪ: Господи! не поставь имб сего во ертхб. (Дъян. 7, 60.) Таково всегда дъйсшвіе Хрисшіанской любви на земль, и шакъ всегда она близка къ ближнему! Но земля

<\_

не есинь еще предъль, ограничивающий ем дъйсшвованія, и ошношеніе къ бляжнимъ не есшь кругъ, за который бы она не простиралась. Любовь стремится далье нуждъ и бъдснивій ближняго. Она одною половиною дъйствуетъ на земль, другою въ вышшемъ мірь; ибо чрезъ нее душа ната соединяется со Інсусомъ Христомъ и Отщемъ Его.

Общение съ Господомъ моженъ имъщь нющь, кшо ощрекаешся ошь міра и ошь всего, чшо есшь въ міръ; кбо шаковый есть ученикъ Его. Вслкой изб васб, кто не отресется отв всего, сто имветь, не можетв быть уссникомо Моимо, говорять Спасишель. (Лук. 14, 53.) Но осшавищь міръ можешть одна любовь Хрисшіанская; ибо шолько она понимаешть важностиь словъ Спасителя: какал польза селовъку, естьли онб пріобрътето весь мірв, а душу свою потерлето? (Мар. 8, 36,) шолько она знаешть, что образо міра сего проходить; (1 Kop. 7, 31.) и потому все погитаето потерею, стобы пріобръсть Христа. (Филип. 5, 8.) Общеніе съ Господомъ можешть вмъшь шошъ, кию неошлучно присвдишъ при ногу Его и

ке полько слушаеть божественныя слова Его, но и на самомъ дълъ исполняетъ ихъ; нбо таковыхъ Інсусъ Христосъ называетъ друзьями своими: вы друзья Мои, ежели исполняеть то, сто Я заповедаю вамо; (Ioa. 15, 14.) называеннъ брашьями своими: кто сотворить волю Божію; тоть брать Мнв. (Мар. 3, 35.) Но исполнять заповъди Інсуса Хрисша еспь дъло собственно любви Хрисшіанской: ибо она, по словать Апостола, есшь исполнение закона. (Рим. 13, 10.) И великій Насшавникъ въ любви Божесшвенной учящь: кто имветь заповым Мои, и соблюдаето ихо, тото любито Меня. (Іоа. 14, 21.) Общение съ Господомъ можещъ нмъщь шошъ, кшо въ своей жизня изображаепть кресшную жнань Его; ибо шаковый принадлежишъ къ шъмъ исшиннымъ послъдовашелямъ Его, о кошорыхъ Онъ молился Ощцу Небесному: Отсе! которыхо Ты Мне далд, хогу, стобы тамд, еда Я, и они были со Мною. (Іоа. 17, 24.) И Апостоль Іоаннъ видълъ въ своемъ ошкровенія, чшо они облечены къ одежды бълыя и наслаждающся присупиствіемъ Божінмъ. Сін обласенные во бълыя одежды, суть ть, которые

принли претерпъев великіл скорби; они излыли одежды свои кровію Агнца. За сів они нынь предо престоломо Божимо. (Апок. 7, 14. 15.) Но изобразить земную кресшную жизнь Богочеловъка можешть одна шолько любовь Хрисшіанская; шествовать пуплемъ узкимъ и скорбнымъ, еспть единстивенное ея желаніе; взящь на рамена своя кресшъ и ишши съ нимъ къ горнему Лерусалиму, есть для нее шакое безцённое бремя, коттораго она не можетъ сложнить съ себя и погда, когда со всъхъ створонъ угнъшающъ ее, дабы она отреклась отъ него. По сему хошя бы враги изощрили всв стрвлы свои на поражение ея; то и тогда любовь пребудеть неуклонна въ своемъ тествіи по ешопамь Інсуса Хрисша. Св. Апостоль говорнать, что ни смерть, ни жизнь, ни Анеелы, ни другая какая тварь не можетв отличить насо отв любеи Божіей. (Рим. 8, 38. 39.) Любовь ныкогда не перестаеть. (1 Кор. 13, 8.) Такъ шъсно любовь Хонсшіанская соединяеть нась съ Богомъ!

Читатель! Естьли ты не облечень еще пасе всего въ любовь Христанскую, кото-

рой ошъ тебя требуетъ Господь твой и Учитель; (Ida. 13, 13.) то воззови къ Нему изъ глубины души: "Господи! я не до-"стоинъ взирать на высоту небесную, буидучи весь погружень вмъстъ съ міронь , во 'зло; (I loa. 5, 19.) но Твоя безко-"нечная благость не престала еще мило-"сердовашь о гръшномъ человъческомъ ро-"дв. Она простираеть еще къ каждому по-"габающему крошкій глась свой: встань "спящій, воскресни изб мертвыхо! (Еф. 5, "14.) Она не оскудъла еще и для меня въ "дарахъ своихъ небесныхъ. Сладчайшій Ін-"сусе! храмъ мой шълесный весь оскверненъ. ,,и одежды не имъю, чшобы войши въ чер-"тогъ Твой украшенный. Пошли каплю пре-"чистой крови Твоей: она очистипть меня "оптъ скверны. Свъте шихій! просвъти одъ-"яніе души моей, и я, облекшись въ бълую "одежду Божественной любви, удостоюсь ,,нъкогда, вмъсшъ съ монми брашіями, быть "предв престоломъ Теоимв, и служить "Тебъ день и ногь во храмъ Теоемо." (Anog. 7, 15.)

207

## VIII.

Естьли не цеижу на рукахо Его ранд отб евоздей, и не вложу перста мовео во раны ото своздей, и не вложи руки моей во боко Есо; не поверю. Іоа. 20, 25.

Сшранно, по видимому, что и топть, который быль сопушникомь Інсуса Христа, слушашелемъ Его высочайшаго ученія, ошкрывавшагося въ духв и силь, свидешелемь Божесшвенныхъ чудесъ, кошорыя сильны были подавищь всякую мысль сомивнія и невврія, -что и топъ-двлается маловврнымъ!

Господи! развѣ не зрѣли избранные ученики Твои, чшо Ты единымъ словомъ возсшавляль хромыхь, ошверзаль очи сльпымь, очищаль прокаженныхъ, исцъляль бъснуемыхъ, воскрешаль умершихь? Развѣ не внушаль Ты окружающимъ Тебя: разрушьте храмб сей; и Я во три дни воздвиени его? (Іоа. 2, 19.)-Но не смотря на сіе, Тебъ надлежало по воскресения своемъ ошкрышь предъ очами ученика Твоего прешерпънныя Тобою 14

ЧАСТЬ ХІ.

язвы, дабы ушвердишь его въ въръ. (Ioa. 20, 27.)

Такъ прешкновение есшественно человъку! несовершенство есть общій Слабость и удълъ нашъ. Самые избранные Божіи не изъяшы изъ оныхъ, хошя они прешыкаюшся ръдко, и востаютъ скоро. Почему нътъ причины недоумъвашь, что одинъ изъ Апосшоловъ показалъ себя маловърнымъ. Онъ впаль по прирожденной человъку слабосши въ заблужденіе, но и шошчасъ позналъ свою погръшность, и вмъстю маловърія и сомнъній явилась въ немъ исшинная, швердая вѣра. Господь мой и Боеб мой! воскликнуль онъ при радостномъ удостовърения въ воскресении Спасишеля. Напрошивъ по всей справедливосши мы должны удивляшься шому, что весьма многіе изъ Христіанъ посшоянно остающся въ маловъріи, и никакъ не могушь видъть величайшихъ золъ, происшекающихъ ошъ онаго. Маловърные Хриспіане! Ужели вы пребуете новыхъ чудесъ опть Начальника и Совершишеля нашей въры?-Для вашего увъренія обозрише, по крайней мъръ, пагубныя слъдсшвія маловърія.

Маловъріе еспь шакое состояніе духа нашего, когда мы не имъемъ швердаго и несомнъннаго увъренія въ истинахъ ученія Хрисшова; когда несовершенно покаряемъ разумъ свой въръ, и шамъ, гдъ оканчиваешся обласшь ума нашего, сомнъваемся и колеблемся. Изъ сего видно, что маловъріе есть заблужденіе, наносящее стыдъ Христіанину. Ибо должно ли сомнъваться въ шакихъ истинахъ, которыя въчны и непреложны, – сомнъваться потому, что онъ выше всякаго разумънія человъческаго? Между шъмъ маловъріе, будучи само въ себъ заблужденіе, ведеть человъка еще къ другимъ 'безчисленнымъ заблужденіямъ.

Тайны царсшвія Божія открываются твмъ, кон простотою сердца своего уподобляются младенцамъ. Не мудрые ввка сего, не утончившіе умъ свой глубокими изслядованіями постигають истины ввры; но тв, кон съ кротостію принимають слово Божіе. Славлю Тебя, Отсе, Господи неба и земли, ввщаеть Господь нать, сто Ты утаило сіе ото лидрыхо и разулныхо, и открыло то младенцамо. Ей, Отъе! ибо тако бы-

ло Тебъ благоцгодно. (Лук. 10, 21.) Но прянадлежишь ли маловърный къ числу шъхъ блаженныхъ младенцевъ, коимъ ощкрывающся шайны царсшвія Божія? Нъшъ. Маловърный не безъ причины сомнъваешся въ исшинахъ Хрисшіанскаго ученія; онъ находишь въ самомъ себъ начало, на кошоромъ основываешъ свои разсужденія, и по котторому доходищь до сомнѣній въ въръ, и слъдспивенно посшупасшъ не шакъ, какъ младенецъ. Младенецъ безъ всякаго изслъдованія принимаешть все, чшо внушаешъ ему ошецъ его. Посему-що на очахъ маловърнаго лежишъ завъса невъдвнія, сокрывающая опть него шайны царсшвія Божія. Положимъ, чшо онъ при своемъ невъдъніи пожелаешъ испросить у Бога мудросши; но и шогда не шщешно ли будешъ его стараніе? Ибо, хоття Писаніе говоришъ: естьли у кого изд васд недостаето лидрости, тото да просито у Бога, который заето всыло просто, не упрекая: и застся еми: (Іак. 1, 5.) но то же Писаніе показываенть, чию безъ швердой въры молнива не можешъ быщь услыцнана: но да просито со еврою, нимало не сомнивалсь: ибо сомнывающийся подобена волны морской

ектроло подналавлюй и разбиваелюй. Такой селовъко не дулай полусить сто нибудь ото Господа. (ст. 6. 7.) И такъ, доколъ просящій у Бога мудрости развлекается маловъріемъ, дошоль у него не можетъ быть ни истинной молитвы, ни объщанныхъ плодовъ молитвы.—На примъръ, могутъ ли лучи солнца проникать и согръвать такое шъло, которое не имъетъ постояннаго положенія, но безпрестанно вращается? Такъ и лучь Божественной мудрости не можетъ проникнуть въ ту дуну, которая не ушверждена на незыблемомъ основани.

Есшьли же маловърный ни собсшвенными силами не можешъ досшигнушъ исшины, какъ эщо показываещъ опышъ, ни получишь небесной мудросши, кошорая бы озарила его: що какая цъма должна бышъ въ немъ самомъ, и вокругъ него!—Мракъ невъдънія, покрывая все сущесшво его, распросшраняещся и на все що, чщо внъ его находишся, и шакимъ образомъ онъ на каждомъ шагъ долженъ прешыкашься и падащъ. Каждая новая его мысль, каждое новое разсужденіе должны быщь въ немъ новымъ заблужденіемъ. Несчастное состояніе маловърнаго! Для него день обращается въ ночь; среди свъта онъ ходитъ во тьмъ; свътильникъ Христіанской въры, ощъ утра до вечера его жизни, горитъ предъ его очами: — но его умственныя очи покрываются мало по малу, непрестанно сгущающимся мракомъ: и онъ на въки лишается и свъта, и эрънія! —

Но симъ не ограничивающися гибельныя дъйсшвія маловърія; онъ просширающся и на сердце человъка. Заблужденія, въ кош впадаеть человъкъ отъ своего маловърія, уже сами собою влекушъ пороки. Ибо, ежели справедливо, чшо мы не можемъ желашь, и потому дъйствовать, не имъя познанія о желаемомъ предмешъ; що несомнънно и шо, чшо при ложномъ познаніи вещей и удалени опъ истины, самые поступки человъка должны бышь неправильны, порочны. Такъ, ежели чей умъ не признаешъ безсмершія души: по можеть да воля его стремищься къ дъламъ достойнымъ безсмертія? Въ такомъ случав вся двятельность человвка естественно будеть ограничиваться настоящею шолько жизнію, такъ что все честь

ное и справедливое пошолику будешь имъ исполняемо, поколику оно можещъ споспѣшесшвовашь или къ пріобрѣшенію корысши и собсшвенныхъ выгодъ, или къ досшиженію чесшолюбивыхъ видовъ и беззаконныхъ желаній.

Поврежденіе нравовъ, происходящее отъ заблужденій, въ кои впадаетъ маловърный, шъмъ болье должно бышь ощушишельно, чию оно усиливается естественною слабостію человъка. Ибо, хотя степенями познанія должны, по видимому, опредъляться наши дъйствія, такъ что при совершенномъ знаніи вещей и при швердомъ увъреніи въ истинахъ Религіи, мы долженствовали бы делашь шолько шо, чно въ самомъ себъ добро, и слъдсшвенно весши жизнь праведнъйшую, Богоугодную; но не такова природа наша. Человъкъ, поколику состоипть изъ плоти и духа, ощущаетъ въ себъ сильныя боренія, влекущія его то на ту, шо на другую стюрону, и при сей борьбъ, въ случаѣ малаго изнеможенія духа, худыя наклонности, происходящія отъ поврежденной природы нашей, и съ самаго <sup>\*</sup>зачашія нашего пребывающий въ насъ грѣхъ, преодолѣваюшъ сущесшвеннѣйшую часшь человѣка, и шакныть образомъ онъ дѣлаешъ не що, чшо хочешъ; но шворишъ прошивное законамъ – ума́ своего и вѣры, шворишъ зло. Ибо добра, говоришъ Апосшолъ, котораео хогу, не дѣлаю; а дѣлаю зло, котораео не хосу. (Рим. 7, 19.)

И шакъ, когда человъкъ и при совершенномъ познаніи вещей и при швердомъ увъренія въ испинахъ Религіи не рѣдко увлекается порокомъ; що до какой сшепени развращенія долженъ дойши маловърный? И Мужъ праведный, водящийся разумомъ Хрисшовымъ, ушвержденный въ върв и исполненный благодаши Божіей, ощущая въ себъ боренія плоши и духа, съ прискорбіемъ вопіешъ: бъдный я селовъко! кто избавито меня ото сего тъла смерти? (Рим. 7, 24.) Какую же силу прошивупоставить маловърный стремленію гръховной плоши? Разумъ ли . Христовъ? Но въ немъ нѣшъ инаго разума, кромъ разума человъческаго, котораго голось при шумв грвховныхь волнь умолкаешь.-Въру ли? Но въ маловърномъ она не досша-

шочна, — Благодашь ли? Но благодащь Вожія не иначе человѣку сообщаещся, какъ чрезъ живую въ Бога въру. Инаго, можешъ бышь, удерживаешь ошь порочныхъ склонносшей живое представление вездъприсутствія Божія, сильное ощущеніе любви къ Нему, пивердое упование на Его помощь; но обуреваемый маловъріемъ лишенъ и сихъ средсшвъ. Оно сокрыло опть очей его свъшъ исшины, и пошому присунаствіе Бога для него неощушишельно; оно сдвлало сердце его хладнымъ и нечувсшвишельнымъ ко всему шому, чшо привлекаешъ насъ къ Богу; оно лишило его несомнънной надежды на помощь Всевышняго, и шакимъ образомъ среди яросши беззаконныхъ страстей онъ остается шолько съ собственными силами, которыя сушь немощь и безсиліе. - Боже нашь! Ты нъкогда просшеръ руку для удержанія Пешра, ушопавшаго по маловърію своему въ водахъ. (Маш. 14, 31.) Есшьли бы Твое же безконечное милосердіе, по кошорому Ты не хочень смерши грешника, но ожидаеть его обращенія, не просширалось на маловърнаго: можешть бышь, въ одну минушу поглошили бы его волны страсшей.

Взглянешть еще на участь маловърнаго въ ошношени къ настоящему нашему жилищу.-Кто изъ насъ не испыталь, что мірь сей есшь шакая плачевная юдоль, въ кошорой ныть мира и покоя, не слышно испинно радосшныхъ восклицаній, но котторая оглашается одними воплями скорби и печали? Кто не испыталь, что естьли счастіе намь благопріяшствуещъ: то ближніе наши изрывающъ для насъ пропасшь; есшьли на земдь устрояемъ покойную сънь: то съ неба ударяенть громъ злополучія и раздробляенть то древо, подъ коимъ мы укрывались; естьвнъшнее наше состояніе не озабочи-311 ваепть насъ: шо приходишъ врагъ мира и посвваешъ между домашними свмя вражды и раздора?-Подлинно шлгосшивищимъ и неудобоносимымъ игомъ была бы для насъ жизнь сія, есшьли бы мы не были подкръпляемы върою, и единсшвенно върою,-кошорою можно и заграждать селюсти льсово, и цеашать силу огня, и избъгать острія мега, и выздоравливать ото бользни, и быть сильными на войнъ, и прогонять полки иноплеменниково, и заже полугать умершихо своихо воскресшили. (Евр. 11, 83. 34. 35.) Но чшо же остается человъку, не имъющему въры? - Сколь шяжкія и сколь многообразныя бъдствія должны тягопишь его въ продолжени всего временнаго бышія его! Лишишся ли маловърный имънія своего: онъ не можешъ сказащь съ праведнымъ Іовомъ: Госполь даде, Господь отбять: яко Господеви изволися, тако бысть. (1, 21.) Ибо этотъ отзывъ собственно и единственно принадлежипть върующему. Спраданіямъ ли подвергнешся: ощъ него удалено що внушреннее утъшеніе, какимъ преисполненъ былъ Апосшоль, всегда радовавшійся во сшраданіяхь своихъ. (2 Кор. 6, 10.) Гоненія ли, или ненависть со стороны другихъ постигнутъ его: онъ не имъетъ такого сердца и языка, чтобы восклицать съ Давидомъ: естьли бидутв наступать на меня злоди, стобы пожрать плоть мою; естьли будуть наступать противники и враги мои: то они преткнутся и падуть. Естьли станеть противо меня непріятельскій стано, не ибоится сердие мое; естьли возстанеть на меня война, я и тогда безопасено,-Господь укроето меня во кущь своей во

день выдствіл;-на каменную гору вознесето леня. (Псал. 26, 2. 3. 5.) Бывающъ въ жизни и шакія бъдсшвія, колюрыя пошрясаюнгь и примерное мужесшво праведниковь въ самомъ его основании, шакъ чщо немощная плошь проклинаешь день своего рожденія. (Іов. 3, 2.)-Чшо же, повшоряю, оснаешся маловърному, когда онъ не имъенъ ни спокойной совъсши, ни швердаго упованія на Бога? чиго, какъ не опгчаяніе? Ахъ! оно неизбъжно для маловърнаго. Прадсинавьше всю ярость волнь, и корабль, носниый въ нихъ безъ кормчаго; предсшавыше себъ сильные вънгры, устремленные проптиву зданія, на пескъ основаннаго — и вы увидище страшную участь маловвра!

Маловърные Хрисшіане! вы бываеще весьма чувсшвищельны къ самымъ малымъ несчасшіямъ; не ужелижъ будеще хладнокровны къ шому злу, кошорое влечещъ за собою маловъріе?-Всякое злополучіе ограничиваещся насшоящею шолько жизнію; но заблужденія, пороки, всегдащнее безпокойсшво, шомленіе духа, ощчаяніе-сущь шакія бъдсшвія, кошорыя просширающся не сшолько на вре-

менную, сколько на въчную жизнь нашу. Еспиьли же есшесшвенно человъку желашь и искашь исшиннаго благополучія; шо не безразсудно ли осшавашься добровольно въ шакомъ сосшояніи, кошорое сшоль оскорбишельно для Начальника нашей въры, сшоль посшыдно для Хрисшіанина, и сшоль пагубно по своимъ слъдсшвіямъ; — не безразсудно ли осшавлящь въ небреженіи сей ошзывъ Божесшвеннаго Учищеля о исшиныхъ ученикахъ своихъ: блаженны не видъвшіе и узъровавшіе? — (Іоа. 20, 29.)

Господи! улножь нало всемь серу! (Лук. 17, 5.)

Digitized by Google

## СОВЪТЫ ХРИСТІАНАМЪ, ЖЕЛАЮ-ЩИМЪ БЫТЬ ИСТИННЫМИ ХРИ-СТІАНАМИ.

. Обращая внямашельный взорь на многихъ модей, называющихся Хрисшіанами, мы къ несчаснию усманириваемъ, чито большая часшь ихъ не достойна сего имени. Ихъ понятия о важности Хрисшіанства слабы, ихъ сужденія объ основныхъ его догмашахъ несовершенны. Для оправданія порочныхъ привычекъ своихъ они ослабляющъ строгость дъятельной нравственности Религи; изслъдывая духъ и существенныя свойства ея, они впадающъ въ грубыя и важныя заблужденія. Толикое различіе между сими Христіанами и ислинными учениками Хрисшовыми, невольно заставляеть нась сказать, что Хрисшіанство первыхъ не есть Хрисшіансшво. По сему всякой Хрисшіанинъ, кощорый не вошще желаешъ украшашься симъ священнымъ именемъ, долженъ войши въ глубокое испышание самаго себя, разсмо-

220 IX.

ı

ипръть свои заблужденія и недосшашки, и въ смиренной молишев повергнушься предъ Подашелемъ исшиннаго познанія, дабы Онъ просвъшилъ его разумъ и избавилъ сердце ошъ всякаго предразсудка, дабы научилъ его иочерпашь въ Св. Писаніи исшинную въру и исшинныя правила благочесшивой жизни.

Но, кию вознамвришся исполнить важный долгъ испышанія самаго себя, шошъ должень крайне остерегаться естественной всъмъ людямъ склонностин, имъть о себъ слишкомъ хорошее мнъніе. Самолюбіе есть одинь изъ главныхъ плодовъ человъческаго поврежденія; оно сверхъ мъры увеличиваешъ добрыя качесшва наши, и напрошивъ пого скрываешъ, или по крайней мвръ уменьшаетъ наши недостатки. По сему, кшо желаешь найши исшинную цвну своихь качесшвъ, шошъ не долженъ опускащь изъ внду своего самолюбія. Ошъ поврежденія человъческой природы происходишь еще другое, не менъе гибельное слъдсшвіе: оно омрачаеть нашь взорь, и пришупляеть нравсшвенное чувсшво. Пришомъ, когда мы испышываемъ наше сердце; то живо ощущаемъ шъ шолько гръхи, кошорые недавно учинили. Порочные посшупки, къ кошорымъ мыя по разсъящносши своей привыкли, могушъ производищь сильныя укоризны въ душъ нащей, доколъ они находящся въ свъжей пашей, доколъ они находящся въ свъжей паиевъ или лъщъ, они едва осщавляющъ слабые слъды въ нашемъ воспоминания: однъ полько чрезмърныя пресшупленія непресшающъ сильно поражащь насъ.

Есшь еще иной обильный исшочникь ложныхь сужденій о себь самомь, изь кошораго происшекаешь множесшво золь въ мірь. Нькошорыя расположенія добродьшельныя, кажешся, ошъ природы назначены различнымь эпохамь и сосшояніямь жизни. По сему, есшьли мы не хощимь впасшь въ заблужденіе при разсмашриваніи нравсшвенныхь качесшвъ нашихъ; що должны особенно изсльдывашь себя ошносишельно къ шьмъ гръхамъ, къ кошорымъ мы склонны, и кощорые весьма легко овладъвающъ нами. Равнымъ образомъ, усмащривая въ себь похвальныя и добродъщельныя качесшва, мы не

•

холжны почиталь ихъ великими заслугами. когда онв естесщвенно принадлежать нащему возрасту или состоянию; но должны прошивопосшавлящь имъ пів качесшва, кощорыя основаны на внушреняемъ и существенномъ началъ добродъшели. Но къ несчасппію мы почши всегда упоптребляемъ сін правила преврашнымъ образомъ. Ибо, съ од. ной стороны мы извиняемъ гръхъ, обладающій нами, и шщеславимся штемъ, чшо свободны опть многихъ другихъ пороковъ, къ которымъ не сполько имвемъ склонности; а съ другой, вменяемъ себе въ великія заслуги шь похвальныя качества и добродьительныя расположенія, которыми одарила насъ природа, и не счишаемъ за нужное привесши въ большую очевидность превосходство нравственнаго свойства нашего. Па**губныя дъйсшвія сего** присшрасшія еще боле увеличивающся ощь привычки, по кощорой мы довольствуемся обратить на себя одинъ шолько бъглый взоръ, думая, чшо мы не дълаемъ никакого зла; и вмъсшо шого, чинобы надлежащимъ образомъ познаващь положишельныя свойсшва исплиннаго Хриспианина, каковыя начершаны въ Св. Писанія, ЧАСТЬ XI. z 5

223

иы осшаемся спокойными и довольными, какъ скоро не совершаемъ какого либо важнаго и новаго пресшупленія.

Но источникъ нашихъ заблуждений въ сужденіи о самихъ себъ состонить преимущественно въ томъ, что мы освобожденіе опъ какого нибудь часшнаго порока почишаемъ. побъдою, одержанною надъ порокомъ вообще; между штыть какъ на самомъ дълъ мы опистаемъ опгъ него пошому пюлько, что выходимъ изъ возраста или состоянія, къ которому принадлежаль сей порокъ, и върояшно замъняемъ его порокомъ шого возраста или состоянія, въ которое вступаемъ. Такимъ шо образомъ иы обманываемъ самихъ себя, почишая, чшо сдълали въ себъ перемъну совершенную, или по крайней мъръ достаточную. Но предметъ сей требуеть внимательнаго разсмотрвнія.

Въ глазахъ шакъ называемаго образованнаго свъща, легкомысліе и разсъянносшь молодыхъ людей не счишающся за важные просшупки: молодымъ людямъ мужескаго пола часшо позволищельны весьма великія безчинсшва;

лица другаго пола могушъ смѣло предаващь ся суешносши и удовольсшвію. При всемъ щомъ, есшьли шолько они имѣюшъ шихой и ошкровенный нравъ, есшьли покорны своимъ родишелямъ и другимъ, высшимъ себя; що ихъ обыкновенно называюшъ благонравныли и невинныли. Самые искренніе друзья ихъ ни мало не забошяшся о духовныхъ ихъ качесшвахъ. Тошъ оказалъ бы себя страннымъ и смѣшнымъ, кщо подумалъ бы, чщо они не сдѣлаюшся благочесшивѣе, достигши совершеннѣйшаго возраста; того почли бы нелѣпо строгимъ, кщо осмѣлился бы скавашь, чщо они поступками своими оскорбляють Бога.

Потомъ, сій молодые люди приходящъ въ овершенный возрасшъ, и всшупающъ въ супружесшво. Вольносшь нравовъ, кошорая въ юношахъ почишалась извинишельною слабоспію, кажешся уже несовмъсшною съ звашемъ супруга и ощца. "Мы довольно дълали глупостей, пора намъ шеперь перемънишься и весши жизнь порядочную," говорящъ они. Лица другаго пола, въ сосшояніи супружесшва, не могушъ уже счишащься не-

винными, есшьли не пересшающъ увлекашься суепиносилю и разсъяниемъ. Но ежели онъ оказывающъ себя добрыми и крошкими въ ошношенія супругь и машерей, ежели ихъ нравы до нъкоторой степени благоприличны; що онв почищающся превосходными людьли; и никшо не осмѣлишся подумашь, чшо онъ не исполняющь всъхь обязанносшей Божесшвеннаго закона, поколику по возможно въ насшоящемъ сосшояния. Такимъ образомъ, люди сія не болѣе занимающся великимъ дъломъ спасенія своего, какъ и прежде; они довольствующся шемь, чию ошказались опть пороковъ, свойсшвенныхъ молодымъ лѣшамъ, и забошяшся о щомъ щолько, чшобы умножишь свое имвніе, или усшроипъ временное благосостояніе своего семейства.

Наконецъ наступаетъ старость. Теперьто, кажется, болъе нежели когда-либо, въчныя блага должны здълаться елавныло предметомъ ихъ вниманія. Но совсъмъ напротивъ! И сему возрасту присвоено доброе качество, которое удаляетъ всъ заботы и удовлетворяетъ всъмъ требованіямъ какъ

сплариковъ, плакъ и шъхъ, кошорые окруч жающь ихъ. Ошъ стариковъ пребуещся, чшобы они были шихаго и веселаго права; чинобы снисходительно смотръли на слабосши и глупосши молодыхъ людей, а особенно чшобы не забывали, чшо и они въ молодосши преданы были шъмъ же слабосшямъ и глупосшямъ. Таковые посшупки совершенно прошивны шой боязни гръха, которая составляенть существенное отличіе испина наго Хрисшіанина; кошорая побуждаешь его обращащься къ днямъ юносши своей, чшобы сокрушалься о порокахъ, коимъ онъ шогда рабольпсинвоваль; и конторая засшавляеть его предостверегань юношей отъ всего нюго, чшо ошкрыло предъ нимъ самимъ сшоля обширное поле горькихъ мыслей.

Такимъ що образомъ, въ шеченія всей жизни нашей, мы изобрѣшаемъ безчислевные способы къ заглушенію вопля совѣсши: Мы изыскиваемъ какъ для себя, шакъ и для другихъ, удовлешвореніе за просшупки совершенно мірское, и шѣмъ успокоиваемся; между шѣнъ какъ должны бы успоконвания ся одною шолько сладосшною увѣренносшій въ примиренія нациемъ съ Богомъ, и смиренною надеждою на Его милосердіе.

Какой разсудительный и чувствительный человъкъ не поразится глубокою горестію, видя, что родители такъ спокойно и съ такимъ удовольспивісмъ взирающъ на веселосшь двшей своихъ, какъ будшо бы она служила несомнѣннымъ признакомъ чистоты ихъ сердна? Есшьли бы они помысляли, что нътъ ничего обманчивъе сей блисшашельной наружносши: що сшарались бы извлекащь великую пользу изъ сего юнаго періода жизни, котораго безплодное провождение столь плачевно, полному чтно онъ никогда: уже невозвращился и ничемъ замененъ бышь не можешъ; періода, въ кошоромъ благоразумныя насшавленія пріемлюшся съ спокойнымъ расположениеть и съ почтительною покорносшію; періода, въ конторомъ мягкій и гибкій нравъ способенъ къ наилучшимъ впечащавніямь; наконець періода, кошорый шолико способенъ къ снискавию навыка, подкръплящь себя въ есшественной слабосни, и съ швердосшію переносить искупленія, предлежащія в большень возрасшь. Сля набрежность

становится еще горестиве въ лицахъ того пода, который преимущественно имъетъ обязанность пещись о воспитания дътей въ первыя лъша юносши. Благочесшивая жена не шолько виздряеть благочесцие въ дъпахъ своихъ, съ которыми непрестанно обращается; но даже согрѣваетъ оное и въ своеть мужь, развлекаемомь жинейскими заботами, и утомляемомъ трудами общесивеннаго своего званія. Какую привлекашельную каршину предсшавляющь благочеспливые супруги, благоговьющіе предъ Виновникомъ всего ихъ счасшія; вручающіе другь друга, равно какъ и предмешы взаимныхъ ихъ попечений, Его Божестверному покровишельспаву : и успоконвающіеся въ занеравлучныхъ супружескибошахъ, СЪ ми и родишельскими обязанносшями, шою необманчивою надождою, чшо верховный Владыка все направнить ко благу любяшихъ Его и на Него нальющихся. Посему сколь велика должна бышь горесшь нана, когда мы видимъ, что матери семействъ забывающь священныя обязанности, пещнск о надлежащемь воспишании дочерей своихъ; чно онь не укрощающь, но напроливь возбуждаюнть въ нихъ шщеславіе и безразудсшво, свойсшвенныя юнымъ лѣшамъ; каждую ночъ вводящъ ихъ въ самыя разсѣяниыя собранія; научающъ ихъ шакимъ образомъ презиращь, какъ слишкомъ обыкновенмыя, удовольсшвія, досшавляемыя въ иѣдрѣ семейсшва; и вмѣсшо шого, чшобы сшаралься о возвышеніи ихъ мыслей, о очищеиіи ихъ вкуса, о направленіи ихъ склонносшей къ досшойнымъ предмещамъ, погашающъ въ ихъ сердцѣ всякую искру благочеещія, вселяющъ въ нихъ излишнюю любовь къ удовольсшвіямъ и къ безумной суещносщи.

Юноши, одаренные добрылов сердцелов, исполненные невинности! Чемъ вы доказываше сію доброту сердца, сію певинность? Вспомнише, чшо вы шворенія униженныя, рожденныя въ поврежденія, и ошъ природы развращенныя. Хрисшіансшво находишъ невинность и доброту сердца шолько въ швхъ, кошорые получили прощеніе въ грвхахъ своихъ, и ощушили дейсшвія благодаши Божесшвенной. — Усмашриваемъ ли мы въ сихъ юношахъ исшинныя свойсшва, коиюрыя Св. Писаніе принисываещъ находя-

шимся на пупи спасенія? Напропивъ шого, не ясно ли начершаны въ нихъ ошличищельные признаки удаленія ошъ Бога? Можешъ ли самое слъпое пристрастие быть увърено въ томъ, что они любятъ или спараются любить Бога встив сердиень свонть, н всею душею своею, и всель разулениемо своимъ? Ищушъ ли они прежде всего царствія Божія и правды Есо? Стараются ли со страхомо и трепетомо о своемо спасении? По крайней мъръ, не съ большею ли силою любящь удовольсшвія, нежели Бога? Не почишающъ ли благочесшивыхъ упражненій болье долгомь, нежели ушьшеніемъ? Охошно ли входящъ они въ храмъ Господа? Не принужденно ли присупиствуютть при Божественномъ служенія? И не съ нетерпъніемъ ли ожидающь окончанія онаго?-Не много найденися изъ нихъ шакихъ, къ которымъ бы не можно было приложищъ сихъ словъ Пророка: вино изобилието на пирахо ихо; они слушаюто на нихо еусли, contre, тимпано и свираль; но не езирають на дъло Господа, и не видять творенія рико Его. Одинь поль часшо въ юнослии своей делаенть, и еще чаще же-

Digitized by Google

лаешь найши случай делашь ше грехи, о которыхъ Писаніе ясно говоришь, что предающіеся имъ не наслёдують царствія Божія. Другой поль, въ веснё жизни своей, изключительно занимается удовлетвореніемъ своей суетности, и поставляетъ высочайшее счастіе въ обществахъ, въ конюрыхъ прихоти и забавы міра утверждаютъ владычество свое.

Но какимъ исправленіемъ могушъ похвалишься они въ то время, когда ушихнешъ первый жарь юносши? Какъ члены общестива, они могушъ показыващь себя благоприешойными, трезвыми, полезными, почтиенными; какъ члены семейсптва, они могущъ бышь любви достойными. Но въ семъ ли должна, сосшолшь вся перемвна, кошорой пребуепть опть нихъ Св. Писанія? Чипийше слово сего Писанія, и судище сама. - Естьли кто не родится снова, говориниъ Спасптель, то не можето увидеть царствія Божія. Іоан. 3, 3. Ветхій теловъко истльваеть во обольстительныхо похотяхо. Ефес. 4, 22. Сіе выраженіе означаетть суепныя ушьхи разсьянносши, кошорымь пре-

дается юношество, и обманчивыя удовольствія, которыхъ оно ищетъ. Новый селовъко скоро познаетъ обманчивость сихъ уптъхъ и удовольствій: онъ обновляется во познаніи по образу создавшаго его; Кол. 3, 10. онъ создано по Богу, во праведности и святости истины. Ефес. 4, 24.

Предмешъ сей весьма важенъ; и пошому мы разсмотримъ его еще съ другой точки зрънія, основываясь на шомъ началь, чшо жизнь есшь состояніе искушенія. Искушеніе предполагаень борьбу; почему, кшо хочешь повиновашься законамь въры, шошь долженъ сопрошивляшься похошямъ, КЪ удовлешворенію которыхъ нанболье имьеть склонносши. Молодые люди не увлекающся ни корысшолюбіемъ, ни зависпію; но они бывають легкомысленны и разсвянны, они любять удовольствія болье, нежели Бога, Люди зрълаго возраста мало бывають расположены къ праздносши, своеволію, легкомыслію, Какъ скоро они ищушъ счастія въ нъдръ своето семейсшва; по предохраняющся ощъ сихъ пороковъ уваженіемъ къ санимъ себъ, воздержносшію, кощорую воз-

Digitized by Google

ł

лагающь на нихъ домашнія связи, чувсшвомъ благоприличія, которое внушаешть имъ супружескій союзь. Свойство ихъ искушенія спановится тогда гораздо важнье. Они совершенно увлекающся забощами о домашьнихъ выгодахъ, о прудахъ своего званія, о пріобръшении богашства или почестей. Будучи преданы симъ заняшіямъ, они лыслять о земномо болье, нежели о небесномъ; Фил. 3, 19. забывають одно только нужное; Лук. 10, 42. прилъпляющся скоръе къ выгодамъ временнымъ, нежели къ въчному счастию; скоръе остианавливаютися на наружномъ видъ свящосщи, нежели на возраждающей силь ея; наконець составляють себъ понятие о Религи, не вникая въ догматы Христіанства, а можеть быть и BOвся не зная ихъ. Таковые Христіане, супь Христіане только потому, что родились и воспитались въ такой странъ, въ которой исповъдуется Евангеліе. Къ симъ-то Хрисшіанамъ Інсусъ Хрисшосъ обращаешъ сіе поржесшвенное воззвание: знаю твои дела. Ты имъешь имя, будто живо, но ты мертев. Будь блителено и утверждай прочее близкое ко смерти. Ибо Я не нахожиз

234

стобъ дъла теои были совершенны предъ Богомъ. Апок. 3, 1. 2.

Кию ощущаеить въ себъ расположение послъдовашь сему призыванію; клю пробуждается ощь сна ложной безопасности; кщо намъревается быть не тако называелымо. но истиннымо Хрисшіаниномъ: шошъ пусшь остерегается, чтобы не подавить въ себъ сихъ первыхъ начашковъ возрожденія. Пусть хранить ихъ шщательно, какъ дъло Духа Божія, кошорый хочешь ошвращищь его ошъ пространнаго и многолюднаго пуши погибели, и насшавишь на шъсный и немногими проходимый пушь, ведущій въ жизнь. Машо. 7, 13. 14. Пусшь онъ удалишся оптъ шолпы. Пусть войдешть въ свою храмину. повергнется на колъни и умоляетъ Бога любовію и ходашайствомъ Іисуса, отнять у него сердце каменное и дапь ему сердце плошяное. Пусть молишъ Отща свъщовъ, ошкрышь глаза его для познанія истиннаго состоянія своего, разсвять въ душв его мракъ предразсудковъ, и низложишь обманчивыя обольщенія самолюбія. Пошомъ, пусшь изследуещь пицащельно прошедшую и наснюящую жизнь свою; пусть сравнить ее съ Словомъ Божіимъ; пусть разсмотрить странныя угрозы, возвѣщенныя нераскаяннымъ грѣшникамъ; пусть напечатлѣетъ во глубинѣ души своей чувство слѣпленія и поврежденія своего; а особливо, пусть обозрить, во всемъ пространствѣ, чудесное воплощеніе единороднаго Сына Божія, Его распятіе, и то благовѣствованіе милосердія кающимся грѣшникамъ, которое Онъ произнесъ на крествъ.

Естьли онъ преставнить себѣ гнусность грѣховъ своихъ, и сравнить съ драгоцѣиною жершвою, принесенною для заглажденія оныхъ; естьли сравнить неизчерпаемую любовь и неизреченное милосердіе Іпсуса Христа съ тою холодною благодарностію, которою платилъ донынѣ за оныя; өстьли наконецъ размыслить, что онъ донынѣ не употреблялъ въ пользу крови Іисуса Христа, и не внималъ благодатному призыванію сего Искупителя: то нѣптъ сомнѣнія, что ого преступленія произведутъ въ сердце стыдъ и ужасъ, сокрушеніе и угрызеніе, и возбудятъ дущу къ спасительнѣйтимъ рав-

236

мышленіямь. Тогда, поражая себя въ грудь. онъ будешть говоришь съ мышаремъ: Боже! милостиво буди мнъ еръшники! Лук. 18. 13.-Но, благодареніе Богу, и въ семъ шяжкомъ сосшояніц души, онъ не можешь впасшь въ ошчаяніе. Ибо Евангеліе предлагаеть толико величественныя и толико утъшительныя обътованія именно тъмъ, которые находящся въ семъ шагосшномъ положения. сшенающь о своихъ проступкахъ, жаждутъ воды, шекущей въ жизнь, гнушающся своимъ рабствомъ и воздыхающъ о свободъ. Блаженны, шысячекрашно блаженны души, которыхъ посѣтила благодать Божія, которыхъ она призвала изъ тымы, и просвънила чуднымъ свъщомъ своимъ, исхишила изъ нодъ власти сатаны, и поставила въ царство Інсуса Христа. - И такъ повергнитесь въ объятия Его неизчерпаемаго милосердія; Онъ исполненъ любви; Онъ не отвергнетъ вась оть подножія престола своего. Ввърьше себя Его благости, покоритесь Его благодани, и посвящите впредь всв ваши способности и всъ ваши силы Его Божественному служенію. Положишесь на върность Того, который производить во вась и хо-

•

ивніе и двиствіе, по своему благовольнію, и со страхомо и трепетомо старайтесь о своемо спасении. Фил. 2, 12. 13. Ищише помощи въ Немъ одномъ. Утвердише всю вашу безопасность на глубокомъ и поспоянномъ чувсшвовани своей слабосши, и на швердой довъренносши къ Его силъ. Вы вступили подъ знамя Христово: Его десница вооружена на защищение ваше. И шакъ не бойшесь ничего; ибо вошще мірь, плошь и діаволь вооружаются противь вась. Объщавшій върено. Евр. 10, 23. Бульте и вы върны до смерти, и дасто вамо вънецо жизни. Апок. 2, 10, Въ такомъ міръ, каковъ сей, въ шакомъ обществъ, каково наше, есшьли вы посшавлены на высокой сшепени, що пригошовшесь къ великому множеству препятствій. Вооружитесь непоколебимою рѣшимостію, не взирать на человъческія похвалы, или посмѣянія; но усшремище глаза ума вашего на шѣхъ невидимыхъ зрителей, которые супь свидъшелями ежедневныхъ посшупковъ вашихъ, и ищише славы, которая отв единаго Бога. Іоан. 5. 44. Желашь предметовъ, несовмъсшныхъ между собою, или иначе, стараться угождать Бо-

238

гу и міру, коихъ пребованія представляють совершенное прошиворъчіе, значишь не бышь ни добрымъ, ни почшеннымъ, ни счасщливымъ, Есшьли глаза ваши дъйствишельно ошкрышы; есшьли сердце ваше по исшинъ смягчено; есшьли вы алчеше и жаждеше правды; естьли вы ушверждены въ понятии истинной свящосши; есшьли желаеше содълашься совершенными, како совершено Отецо вашо небесный: Мато. 5, 48. то вы со дня на день будете утверждаться въ сознания и недосшашковъ, и нуждъ, и слабосшей вашихъ; будете болве и болве ощущать въ душахъ вашихъ милосердіе и долготперпъніе всеблагаго Господа, кошорый просшинъ всъ гръхи ваши, и исцълишъ всъ немощи ваши.

Заключеніе сіе можешть показашься чудною сшранносшію въ глазахъ мірскаго человѣка: но при всемъ шомъ оно правильно; ибо чѣмъ болѣе Хрисшіанинъ возрасшаешт въ благодаши, шѣмъ болѣе возрасшаешть шакже и въ смиреніи. Смиреніе, дѣйсшвишельно, есшь жизненное начало Хрисшіансшва. Оно укрѣпляешся или ослабѣваешть, смощря по шому, чщо сія добродъщель возвышаешся

Члоть XI.

Digitized by Google

16

или упадаетть. Смиреніе сперва располагаетть гръшника, погруженнаго въ глубокое уничиженіе, къ усердному приняшію объщованій Евангелія. Пошомъ, по мъръ возрасшанія въ душь его, оно становится истиннымь основаніемъ его чувсшвованій и посшупковъ въ отношения къ Богу, ближнему и самому себъ. Наконецъ, когда онъ перейдешъ въ царство славы, то смиреніе будеть въ немъ дъйствовать съ такою силою, которой ничто ослабить не можеть. Оно падето, и положито вынецо свой предо Аенцемо, и воскликнеть: сидящему на престоль и Агнцу благословение, и сесть, и слава, и держава, во въки въково. Апок. 4, 10. 5, 13. выгоды сего смиренія духа Двятельныя споль многочисленны и споль очевидны, чшо ныть надобносши изчислять ихъ. Оно научасы насъ спраципься начинаний гръха, и избъгать случаевъ къ оному съ такимъ же ищаніемъ, съ какимъ избъгаемъ угрожающей намъ заразищельной бользни. Оно предупреждаешъ шысячи неудобствъ; оно разрътаешъ тысячи сомнъній, причиняющихъ толикое недоумъніе шъмъ людямъ, кошорые не довольно живо чувствують крайнюю немощь

241

свою, не страшатся оскорблять Святаео Духа Божія, Ефес. 4, 30. и шакимъ образомъ удаляютъ отъ себя Его спасительное вліяніе.

Естьли вы пріобрѣли сіе смиреніе; то не имвеше нужды въ правилахъдля вашихъ нравовъ, не имъете нужды въ побужденіяхъ къ достиженію святости. Тогда сердца ваши пламеньющь желаніемь, посшупать во всемь съ тою единственно цълію, чтобы снискапь благоволеніе Божіе; тогда и самыя сбыкновенныя дьянія вашей жизни превращающся въ благочестивыя обязанности. Однако не ожидайте въ безстрашной безпечности, пока самъ собою представится вамъ случай прославлящь Бога; но молише Его, читобы Онъ даровалъ вамъ духъ силы и разума, дабы вы могли всъ случаи употреблять къ Его служенію. Притомъ тщательно предохраняйше себя отъ развлечений и заботъ сего міра, и непрестанно устремляйте мысли ваши къ благамъ небеснымъ. Старайшесь бышь всегда двяшельными и полезными; берегишесь проводить въ праздности время, шолико для васъ драгоценное. Нико-

\*

Digitized by Google

гда не довольсшвуйшесь насшоящимь расположеніемь вашимь; но забывая заднее, неушомимо простирайтесь впередо, Фил. 3, 13. и не осшанавливаясь, шекише на поприщь, ошкрышомь предъ вашими глазами.

Болье всего, измъряйще ваши успъхи въ благочесшін умноженіемь любви вашей къ Богу и человъкамъ. Боед есть любовь. 1 Іоан. 4, 8. Вошть священная исшина, кошорая освъщаеть, согръваеть и оживляеть мірь небесный, - сіе жилище блаженныхъ, въ коноромъ Господь видимо присушсшвуещъ. Тамъ любовь сіяеть светомь, котораго не помрачаещъ никакое облако. Нъсколько благодыпельныхъ лучей его доспигаещъ и къ намъ. на сію землю; иначе мы были бы погружены въ гусшъйшую тьму, и преданы жесточайшей бъдносши. Но въ сердцахъ слугъ Божінхь любовь сія оказываеть все свое дейсшвіе. Сею що любовію они возобновляющся въ познания, по образу создавшаго ихъ. Сею що любовію они и здъсь еще пріобръшаюшъ нъкошорыя чершы образа Ощца небеснаго. Сія що любовь побуждаешь ихъ посвящать себя безъ изъятія на служе-

ніе Тому, кошорый искупиль ихъ кровію своею.

Какъ низко, какъ посшыдно то понятие о Хрисшіанской нравсшвенносши, каковое составляють себь многіе изь именующихся Хрисшіанами! Они даюшъ шолько що, въ чемъ не слевото отказать; воздерживаются шолько ошъ того, что имъ запрещено двлань. Есшьли шы имъ докажешь, чно шакое-що дъло подлежищъ сомнѣнію, и чню по сему они должны удержащься опть него; по они возразящъ тебв, что этого не сказано въ заповѣдяхъ. Однимъ словомъ, они почишають Христіанство не иначе, какъ системою принужденій. Они отнимають у него всякое благородное начало; ушверждаюшъ, чшо оно несовмъсшно съ пошребносшями общежитія; и желали бы заключить оное шолько въ мрачныхъ сшенахъ монасшыря. Но истинный Христіанино не почишаешъ Хрисшіансшва шягосшнымъ обязашельсшвомъ, но величайшимъ благодъяніемъ, за кошорое обязанъ глубокою благодарностію. По сему онъ не отлагаетъ до извъсщнаго времени или случая, оказывашь принужденные знаки благодарносши, но всегда посвящаеть себя произвольному и совершенному служенію. Сіе правило избавляеть его ошъ многихъ затрудненій въ дъятельной жизни. Оно руководствуенть его въ выборъ товарищей и друзей, когда сіе право предосшавлено ему самому. Оно поселлешъ въ немъ желаніе, умножашь временное счасшіе всѣхъ окружающихъ его; оно наполняешъ его состраданіемъ, любовію, и живымъ попеченіемъ о духовномъ ихъ счастіи. Равнодушіе, въ семъ ошношеніи, есшь одинъ изъ очевиднъйшихъ признаковъ ослабленія или упадка благочестивыхъ чувствованій. Сіе живошворное правило, въ часы, въ кошорые истинный Христіанинь наслаждается величайшимъ счастіемъ, вдыхаетть въ него тихое благоговѣніе, и даешъ ему вкушать несравненныя ушъхи въ служени Богу; оно исполняещъ его миромъ и веселіемъ; оно доставляеть ему, среди самыхъ напастей, радость неизресенную и преславную. 1 Петр. 1, 8.

Однако міръ не есшь для него жилищемъ покоя; онъ, до кончины своей, долженъ оби-

шапь въ немъ подобно страннику, подобно воину, оканчивающему военное поприще неиначе, какъ вмъсшъ съ жизнію; онъ долженъ непресшанно прошивоборствовать могущесшву шьмы, искушеніямъ міра, и собственнымъ слабосшямъ. Непресшанныя перемъны, кошорыми исполнено сіе состояніе неизвъстносши и искушенія, шягосшное и унизительное памятование о своихъ немощахъ. производящь въ немъ нешерпъливое ожиданіе шого счастливаго часа, въ который онъ совершенно избавишся отъ узъ развращенія, въ который его печали и воздыханія убъгупть навсегда. Обращая мысленные взоры къ сему времени, и - сравнивая сей суешный и буйный міръ, въ которомъ зависть и ревность, ненависть и мщеніе жестоко терзають сыновь человвческихь, съ тою блаженною страною, въ которой любовь будеть царствовать ненарушимо, въ которой всѣ вѣрные, связанные неразрѣшимыми узами дружества, будутть согласнымъ пъніемъ восхвалять Виновника общаго ихъ блаженства, - истинный Христіанинъ торжествуещь надь ужасами смерши; онь горишь желаніемъ осуществленія сихъ сладостныхъ образовъ; онъ шомишся, находясь въ земномъ сообщесшвв.

Таковыя чувствованія испиннаго Хрисппіанина могушъ служищь ошвѣшомъ на возраженіе, которое весьма часто произносящъ люди, называющіеся Христіанами. — Сіи Хриспіане укоряютъ учищелей Религіи въ шомъ, чно они ошказываютъ человѣку въ правѣ предаваться невиннымъ забавамъ, и вкущащъ пріятности жизни; что они даютъ Религіи мрачный и скучный видъ, вмѣсто шого, чщобы оставлять ее въ шомъ чисшомъ и исшинномъ видѣ, который есть несомнишельнымъ знакомъ радости и довольства. — Обвиненіе сіе столько важно, что заставляетъ насъ изслѣдовать его со вниманіемъ.

Вопервыхъ неоспоримо, чино Религія не запрещаешъ намъ ни забавъ, ни удовольсиивій действительно невинныхъ. Впрочемъ вопросъ о ихъ невинносши долженъ бышъ решенъ не по началамъ мірской нравсшвенносши, но по разуму заповедей, заключающихся въ Слове Божіемъ, и по сообразносши или несообразносши сихъ удовольсши-

вій съ духомъ Хрисшіансшва. Нѣшть никакого сомньнія, чшо увеселенія имьюшь правильную цёль свою. Онъ назначены для возбужденія утомленныхъ физическихъ и нравсшвенныхъ способносшей нашихъ, и для сообщенія намъ новой бодросши къ опправленію важныхъ заняшій жизни. Слъдовашельно, все шо, чшо ушомляешъ шъло или душу, не можешъ соошвъшствовашь предполагаемой цъли. Все що, что требуетть больше времени, издержекъ или размышленія, нежели сколько полезно, или лучше сколько нужно упошреблять на простую забаву, не можешть бышь одобряемо шакимъ человѣкомъ, который дарованія свои почитаетть драгоцъннымъ залогомь, въ употребленіи коихъ долженъ будешъ дапъ ощчешъ. Все, чшо прямо или не прямо вредить счастію ближняго, не можешть бышь увеселеніемъ приличнымъ Хрисшіанину, кошорый долженъ любить ближняго, какв самаго себя; Маш. 22, 39. не можешъ бышь забавою досшойною человъка, котораго жизнь должна быть посвящена распространенію счастія во всей сферв его двяшельносши.

Но въ чемъ же искашь Хрисшіанину уве-• селенія? Тошъ бы унизилъ и оскорбилъ благость Божію, кто подумаль бы, что источники невиннаго увеселенія столь ръдки, что люди принуждены дополнять недосташокъ оныхъ собственнымъ изобрътеніемъ удовольсшвій, коихъ чистоша между шѣмъ подвержена сомнѣнію. Творець, по неизмѣримой благости своей, расположиль всь физическія, умственныя и нравственныя способносши наши шакъ, чшобы онъ могли не соошвѣшсшвовашь сущесшвенной шолько цъли бышія нашего, но и служить орудіями для снисканія удовольсшвій. Не довольно шехъ благодеяний, которыми осыпаетъ насъ Богъ для поддержанія нашего существованія; вся природа представляеть еще восхитительнъйшія картины для очарованія нашихъ взоровъ, и пріяшнъйшія гармоніи для услажденія нашего слуха. Сверхъ шого, Творецъ, по неизръченной благости своей, устроиль нась такь премудро, что самая перемъна дълаешся для насъ пріяшною, и сообщаешъ намъ новыя силы. Мысль сія долженствовала бы побуждань нась, находнить въ благоразумномъ разнообразии полезных в

изысканій увеселенія, каковыхъ мы ищемъ большею частію въ предмешахъ, совершенно безполезныхб.

Какъ безчисленны и обильны источники невиннаго увеселенія! Христіанинъ увеселяется умъреннымъ употребленіемъ всъхъ даровъ Провидънія. Воображеніе, геній и вкусь. красоты природы и отличныя произведенія искуссшва приносящь ему богашьйшую дань. Онъ находитъ услаждение въ употребления своего разума, въ общежительныхъ связяхъ, въ союзъ дружбы, въ пріятныхъ образахъ надежды, въ довъренности, признательности, Благосклонности, и во всъхъ благородныхъ чувствованіяхъ сердца. Сіи наслажденія, будучи безкорыстны сами въ себъ, и имъя единственнымъ предметомъ счастіе другихъ, становяшся, по всеблагому устроенію Творца нашего, дъйствительнъйшими средствами къ изліянію радости и мира въ его собственное сердце. О! какъ худо знаюшъ исшинныя сшихій человъческаго счасшія шь, кошорые равняють сіи восхитительныя наслажденія съ суетными удовольствіями разсьлиносши и съ грубыми похошъніями чув-

ственносщи! - Опъ чего же происходингь, что тошъ, кто рѣшаетъ содѣлаться истиннымъ Христіаниномъ, съ великимъ принужденіемъ опистаетъ отъ удовольствій міра, и разставаясь съ ними, бросаетъ на нихъ алчный взоръ сожальнія? Опъ того, что онъ не знаетъ еще всѣхъ ушѣхъ, которыя вознаграждаютъ истиннаго Христіанина за сіи ничтожныя пожертвованія; опъ того, что онъ никогда еще не испытывалъ счастія, которое вкущають на пути Религіи.

Правда, чшо когда человѣкъ, ходящій долгое время въ пушяхъ порока, осшавляешъ сіе пагубное поприще, и въ первый разъ всшупаешъ на сшезю Религіи, шо онъ долженъ побѣдишь многія препяшсшвія, дабы не совращишься съ ней. Грѣхъ и угрызенія совѣсши, сшыдъ, сшрахъ и многія другія сшрасши производяшъ въ его сердцѣ сильную борьбу. Его похоши шребуюшъ удовлешвореній, къ кошорымъ привыкли; и онъ не безъ шруда ошказываешся ошъ закоренѣлыхъ своихъ навыковъ. Онъ согбенъ подъ бременемъ грѣха; онъ какъ бы подавленъ чувсшвомъ своего недосшоинсшва. Но, по

ястинь, всь сін шягостныя впечатьвнія зависящь болье ошь прошедшихь его проступковъ, нежели отъ настоящаго раскаянія. Пришомъ рѣдко случается, чтобы сіе сосптояние спрадания было продолжишельно. Въ шу минушу, въ кошорую самое мрачное облако покрываеть умъ его, лучь небеснаго свѣша ошъ времени до времени проницаешъ его, и предсшавляешъ ему надежду лучшаго въ будущемъ. Такъ! еще и въ сей жизни мы познаемь ту всеобщую и уптышительную исшину, что ставшие со слезали, лишь бы що были действишельно слезы раскаянія и сокрушенія, жнуто со пеніемо. Псал. 125, 5. Сердца сокрушеннаео и удругеннаео не отвергаето Бого. Псал. 50, 19.

Когда мы универждаемъ, чию пуши Религіи сушь пуши пріяшные; по симъ не думаемъ ошвергашь шого, чшо внушреннее сосшояніе Хрисшіанина, во все шеченіе жизни его, есшь сосшояніе подвига и брани. Но ежели Хрисшіанинъ испышываешъ забошы и скорби, кошорыя сушь удѣломъ каждаго человѣка; що испышываешъ шакже и радосши, въ кошорыхъ никшо другой учасшвоващь не можешъ.

Пей обильно, или вовся не прикасайся. Вощь совѣшь, весьма полезный ошносишельно къ наукамъ, и не менъе полезный оппносишельно къ Религіи, есшьли хопнимъ найши въ ней источникъ удовольствій. Надобно признашься, чщо человъкъ, мало преданный Религи, весьма склоненъ къ унынию, подобно какъ поверхностныя познанія располагающъ его къ шщеславію. Ошсюда происходишь шо обвиненіе, кошорое дълаюшь Гелигіи люди, несовершенно ей преданные. Ихъ Религія достаточна для того, чтобы отравлять гръховныя ихъ удовольствія, но недостаточна для шого, чшобы вознаграждашь оныя наслажденіями, ошъ ней одной зависящими. По сему що они столь невыгодно отзываются о сей землъ обътованія; хотя она изобилуетть всемъ, чшо можешъ насъ возсшановляшь и подкръплять въ продолжении земнаго странсшвованія нашего.

Мы изобразили здъсь нъкоторые источники удовольствій, открытые для истин-

наго Христіанина. Люди мірскіе могуть понять сіи изображенія; и они должны согласишься въ справедливосши оныхъ. Но есшь другія удовольсшвія, гораздо высшаго свойсшва, кошорыя совершенно чужды для нихъ.-Освободясь ошъ шѣхъ сильныхъ сшрасшей и ошь шѣхъ мучишельныхъ забошъ, которыя естественно терзають мірскаго человька, истинный Христіанинъ наслаждается тихою и безмяшежною надеждою, чшо онъ примирился съ Богомъ, и снова обрѣлъ Его благоволеніе. Онъ вкушаетъ спокойствіе ненарушкмое, котораго міръ не можещъ ни дашь, ни почилиль; ибо оно основываещся на швердой довъренности къ Богу, на Его милосердой благосши, на неизсякаемой любви Спасишеля, и наконецъ на шомъ Божесшвенномъ объщования, что все будешъ споспъществовать къ его благу.

Когда мы наслаждаемся здоровьемъ, крѣпосшію силъ, когда все намъ улыбаешся, когда сопушствуеть намъ счастіе, когда усмѣхъ, кажется, предупреждаетъ наши желанія: тогда мы не находимъ нужды въ утѣцпеніяхъ Религіи. Но когда счастіе отъ насъ

убътаенть, когда друзья наши оставляютть насъ, когда приходящъ къ намъ скорби, бользни и спароспь; погда мы чувспивуемъ, сколько удовольствія Религіи выше шъхъ удовольсшвій, кошорыя находимъ въ суепиносши и разсъяния,-удовольствий, которыя гошовы убъжащь въ що самое время, когда мы наибольшую имвемъ нужду въ ихъ помощи. Какое печальное зрълище представляетъ размышляющему уму сшарикъ, не знающий исшинныхъ исшочниковъ ушъшенія! Какъ прискорбна, и даже ошврашишельна, каршина сего человъка, кошорый не ксшаши горишъ желаніемъ наслаждащься удовольствіями молодыхъ лъшъ, не смощря на що, чию онъ не въ силахъ уже досщигнущь ихъ; или напрягаешся удержащь ихъ слабою рукою, не смошря на що, чщо онв посмввающся его усиліямъ и бъгупть опть него! Какъ облачны и мрачны должны бышь сумерки жизни шакого человъка! Все его огорчаешъ и приводишть въ уныніе. Онъ не можешть посмотръть на протеднее съ удовольствіемъ, ни на будущее съ надеждою. Напротивъ пого исшинный Хрисшіанинь, досшигтий вечера жизни, уповая на милосердіе Искупнине-

ая, съ радостнію помышляенть о шомь, чщо его искупленіє приближається; есшьли силы его изнемогаюнть; есшьли способности его ослабъвающть, що онъ можетть спокойно положиться на върность обътованій Божінхь; и въ шу самую минуту, какъ онъ встунаетть въ мрачную долину смерши, онъ моменть возводинь взоры, хощя робкіе, но исполненные надежды, къ разсматриванію тъхъ обителей, которыя уготованы у Оть на небеснаго, къ созерцанію тъхъ радостей, которыхъ не видало елазо, не слыхало ухо, и которыя не приходили на сердце телоевку. 1 Кор. 2, 9.

Какіе разніпельные уроки даещь нань неноснюлиснно и коловращносшь всёхь подлунныхь обладаній! Какь ненадежно и интпожно мірское благополучіе! По сему-шо Религія досшавляещь Хрисшіанину драгоцённьйшіл подкрыленія въ нуждь, бёдносши, бользии и мученіяхь смерши. Хошя жесшокая рука времени, или сильные удары несчаспкія похищающь у него всё блага земныя; но онь сшоншь непоколебимо и бодро. Таковь величесшвенный дубь, слава лёсовь: зи-

Члеть ХІ.

:

ма можешь обнажниь его онь лисивевь, но онь еще лучше опикрываенть погда взору наблюдашеля силу и прочносшь, сущесные cBoero! ht , tak h bed bet , 5 13d1 : . **;**c 24 ヨロウィル đ 1. 618 , ..**.** -! in 11.23 1. 6.1 111 5 : ... : . i ٠٤. ..... ١. 3111 : S 🖓 🖓 🖓

• • • • • •

# 57

### X.

# СВОЙСТВА ХРИСТІАНСКОЙ КРО-Тости.

Кроіносні ёсніь добродітель, которая укрощаеть или умвряеть гнввь нать, когда мы бываемь раздражены на причинившихъ намъ какую нибудь обиду. Крошосшь ошличается оть милости тьмь, что сія посльдняя состоящь собственно въ облегчения наказанія, кошорое заслуживаеть человікь пресптупный, или обидъвшій насъ несправедлявымъ образомъ; между шъмъ какъ первая смягчаеть или совершенно ушоляеть гнъвъ. Авъ сій добродътеля, кротость и милость, различны супь въ своемь предменть и въ своемъ дъйсшвін; хошя не ръдко смъшивающъ ихъ между собою. Крошость не страшипіся никакихъ оскорбленій, никакихъ непріяшныхъ приключеній, никакихъ бъдсшвій. Когда насъ поддерживаещъ сія небесная добродешель; шогда ничшо не огорчаеть насъ, ничто не раздражаеть. Будучи драгоцвинымъ плодомъ непоколебимаго терпънія, глубокаго смиренія и непрерывнаго умерщвленія стра-

- 4

Digitized by Google

стей, крошость подчиняещъ сін страсния разуму шакъ, чщо не даешъ имъ оказыващь ин малъйшаго движемія: крошость есшь добродъщель, которая заключаетъ въ себъ или предполагаетъ почти всъ другія добродътели. Она не есшь слъдствіе ни природнаго дарованія, ни добраго воспитанія, хощя онъ и располагаютъ человъка къ пріобрътенію оной; она есть изліяніе Святаго Духа въ наши дущи. Только чада истины, только ученики Христовы могушъ обладать сею добродътелію; и тоть не есть истинный Христіанинъ, кто ошказывается отъ благъ, доставляемыхъ ею.

Крошосшь, какь говоришь Свяшый Анвросій, есшь въ Богь одно изъ высочайцихъ свойсшвъ Божесшва. Бышь Богомъ асемогущимъ, шерпъшь все що, чшо Онъ шерпишъ въ нечесшивыхъ, и не смощря на ихъ буйное и гнусное нечесшіе, имъщь къ имъ ошеческое сердце, повельващь солнцу своему освъщащь ихъ, предупреждань ихъ своими благодъяніями, осъщащь своими щедрошамъ, – не есшь ли эшо удивишельнъе всего въ верковномъ Владыкъ? Всъ другія

свойсшва Божія, есшьля смею шакъ сказащь, не удивляющъ меня; чшо, на примъръ, Богъ въченъ, ато есть слъдствіе Его сущесинва; но что Богъ толико терпъливъ ж какъ бы нечувствителенъ къ причиняенынь Ему оскорбленіямь, чиго даже объемлешъ любовію своихъ оскорбишелей, и сшараешся привлечь ихъ къ себъ, - вошъ чшо я едва понящь могу. - Будучи поражены великосшію и величіемъ крошосши въ Творцв, преклонить со смиреніемь наши взоры, и разсношримъ сію добродешель въ швари, въ Хрисшіанинъ. Крошосшь Хрисшіанская не вное чаю есшь, какъ расположение внутренняго человъка, которое дълаетъ его нокорнымъ Богу, спокойнымъ въ самомъ себъ, и благодъщельнымъ къ ближнему. Она распространленть такимь образомь вліяніе свое на другія добродвшели; она руководсшвуещь предпріятіями силы, умвряенть изаншнюю строгость правосудія, внушаетть мужесшво смиренію, исправляенть излишесшво ревносния, ошнимаенть у любви всякое анчное пристрастие. Ахъ! какое прекрасное сущеснию кропткій челов'якъ! На какую выси добродъщель!

Когла Апосшоль посшавляетсь кронюсны ва числъ свойсшвъ ревности: то подъ симъ нез. должно разумъщь шой снисходищельносши, по кошорой мы дълаемся неумъренно благосилонными къ нашимъ брашьямъ, сшараемся набытащь всего шого, чшо могло бы ихъ, опечалищь, забощимся, о снискании ихъ благорасположения, не говоримъ имъ ничего. изкого, ошъ чего бы они могли бышь Heловольны сами собою; шакъ чию вмъсшо птого, чнюбы устращать ихъ порочнымъ ихъ поведеніень, мы успоконваемь ихь, и въ снисхождени своемъ доставляемъ имъ убъжище ощъ шайныхъ упрековъ совъсши. Сіяпагубная ощибка можеть проистекать изъ двухъ исщочниковъ: или изъ слабаго и робъ каго харакшера, или изъ невъдънія сшрого-, спи свящыхъ правилъ; а сіе невъдъніе пронсходицть или ошъ щого, чщо крошосшь нат ша препятиствуещь намь пользоваться нашимъ познаніемъ, или ошъ шого, чшо самое познаніе сіє почерпнушо изъ невърныхъ ист ночниковъ и ложно. Къ первому классу он-

носянися ше начальснивующія лица, кошорыя,' кония просвъщены правилами Христіанской нравсшвенносши, но, по слабосши харакшера, снюль неспособны употреблять ихъ къ назяданию другихъ, чшо едва имвющъ смъ лость сказащь гръшнику, какъ що Пророкъ Навань Сказаль Давиду: Ты сей селостко. Она болтися огорчить его, представляя ему ужасное его состояние: сладость меда испекаениь изъ усигь ихъ въ що время, когда они должны бы поражащь громомъ и моднією. Не сію кропость Апостоль навываешь крошоснию ревноснии и любви. Сіл коопоснь во всякомь начальсшвующемь лицъ, еспь не крошосшь, но слабосшь и нявоспіь сердца, колюраго ничто не прогаеть, которое хладнокровно къ славъ Божіей п къ спасению своихъ братьевъ. Сія крошосшь не иное чию еслиь, какъ робкое и ленивое усердіе, кошорое засшавляеннь нась болнься всего щого, чно моженть нарушиль нашь покой или покой другихъ; кошорое въ наставленіяхь и увъщаніяхь нашихь обнаруживаешь нечувствительность и бездейственность душя. Ныпъ, шаковая крошость нимало не если кропности уревности и люб.

ви, не еснь плодь Духа Свящаго; шеневая крошость зависять только онь природых

Топть еще болье заблужается, кто сио крошосшь смъшиваешъ съ шъмъ снисхожденіемъ, которое, основываясь на пуслюмъ знавія, строгія правила Евангелія заменленть ложными правилами свъпискаго обранивия, я которое нынъщнія, совершенно человъческія, инвнія предпочишаещь свящому доевнему ученію в духу Хрисшіансшва. Таковая крошосшь есшь кроноснь жеспокал, конорал не исцьляещь, но умерщалень; она есликоварное искусство, которое стараенися прихрывать, а не исправлять, преступленія, и которое подъ шъмъ предлогомъ, чтобы ве ввергнушь гръшника въ ошчалніе, даешть ему право надъящься шогда, когда нънкъ никакой надежды. Она есшь хитрое упончение последнихъ вековъ, коего изобрешанели, не могши совивстинь строгосии правиль, освященныхъ ощалонною и почшенною древноещію, съ нынішнимъ развращеніемъ правовъ, всячески ухищрАлись надь простонною Енантелія, и нацили новыя правила бодье благопріяшспивующія спирасшань, в болье сообраз-

эмя съ нанийи правани. Такинъ образонъ. но мара взивнения нравовъ, они изманили лепремънлемыл правила, и примирили съ Евангеліень сей мірь, на кошорый Евангеліе непресинанно произносиль проклящія. Всякое успокоеніе, направляемое шолько къ оправданію человіческаго развращенія, есшь варварсино, ненависиное для человъчеснива. Нописорсивовань безчинствать нашихь братьевъ, не значнить любищь ихъ; вно значнитъ прикрывань и услаждань ядь, дабы они безъ сопрошивленія проглошили его; это значнить оставлять въ ихъ сердцв рану, ихъ заражающую, и прилаганы къ ней врачевства, не препятствующія распространенно бользни. но шолько облегчающія чувсшвованіе боли.

Но какона еснь кронюснь Евангельская, кронюснь Апоснольская, кронюснь побъждающая мірь и его заблужденія, кронюснь, за конюрую Евангеліе объщаень въ награду владычеснью надъ землею, що еснь господсинованіе надъ духами и побъду надъ сердцами? Она еснь кронюснь болье нежели человъческая, кронюснь совершенно божесшвенная и подобная кронюсни Спасилеля;

по сему-то сей Божественный Пастырь дунгь нашихъ, насщавляя Апосшоловъ в учениковъ своихъ, говорнить: науситесь ото Меня кротости; научниесь не ошъ человіжовь, даже не ощь Ангеловь, но ощь Меня, вашего Снаеншеля и вашего Бога. Могь ли Онъ показапь имъ просшѣе и шочнѣе, чыю сіе качесшво не имвешь въ себв ничего природнаго, ничего человъческаго, поелику въ немъ заключается сокращение Его насшавлений, н содержаніе Его божесшвенныхъ примъровъ? По сему-що, говорялть Св. Іоаниь Злашоусшый, нъшъ ничего привлекательнье, нъшъ ничего сильные шой Пасшырской благоонин н шой Апосиюльской крошосши, конорая покорила весь міръ Інсусу Хриситу \*).

Однако, подъ именемъ кропносния, не долакно разумъщь безчувсшвенной и бездъйситвенной безпечносния, кропносния ненавидящей ипрудъ и любящей покой. Сія склонносшь, кошорая часшо сосшавляенть все совершенсниво сщоль многихъ шакъ называемыхъ добродъшельныхъ душъ, не совмъсшна съ щою лю-

\*) Злашоуст. 58, на Выщ.

бовію нь человічеству, которою воодушев. ляется истинно благородное сердце. Axъ! читобъ бышь полезнымъ своимъ брашьямъ, а особливо шъмъ, котнорые дълающися жернивою развращенныхъ спирасщей своихъ, налобя но имъть кротость и благость, такъ сказапь пастырскую. Представше себь человъколюбивую кропносињ добраго пасшыря, каковаго изображаеть намь Евангеліе; онь бъжипть за погибшею овцею; пещеры и скалы, опізывающся его криками; его безпокойные взоры общекають льса; теряје и кустарники не могушъ осшановишь спюпы его; нъшъ мъсшъ неприсшупныхъ для его нъжносник. день проходишъ въ розыскъ, а ночь въ безе покойсшвь. Вошь образь не шолько исшине наго Хрисшанина, облеченнаго власшию, но въкошорымъ образомъ и каждой чувсшвишельной и благочесшивой души, которая любнить всякаго человъка, какъ часшь самой себя, и какъ сонаслъдника въ благахъ и рач досшяхъ небеснаго ошечесита.

Обозръвъ шакимъ образомъ различные ощ<sub>1</sub> плънки, служащіе признакомъ исшинной кропросции, мы цожемъ усмоцпръщь, ищо духъ

кроппосные еснь не чито вное, какъ духъ см-АЫ; духъ, свойснивенный Хрисшіансшву; духъ. который можно назващь всеобщимъ духомъ Церкви; духъ, кошорый, будучи совершенно веройскимъ и совершенно Апосшольскимъ, прианчеснивуещъ всякому состоянию; духъ, кошорый пріобръшается съ помощію благодани, посредсивомъ хорошаго употребленія, встать случаевь, кон намь представляются, в коник пользоващься зависнить ошъ насъ. самихъ. Укрощащь свой суровый нравъ, и сносниь оный въ другихъ; бышь услужливыжь, и прощащь обиды; принимащь съ покорносшію самыя спрогія насшавленія, и нивогда не соединянь колкосши съ самыми мудрыми совішами; соспарадань немощамъ или несчасниять блежняго, и не жаловашься на свои собсивенныя; върно исполнящь дъла правосудія, и не опускать дель милосердія; однимъ словомъ, дълатъ все для Бога, и научапь сему другихъ: вошъ дъла, кошорыя ежечасно намъ предсшавляющся, и научающъ насъ, что кротость и сила супь двъ подруги въ жизни Хрисшіанской, ошъ соединенія конхъ зависнить согласіе должносшей, прочность добродътелей, гармонія совер-

266

изенснива, успёхъ назиданія, основаніе саной свящосши, и, можно прибавищь, вся наука спасенія.

Чтобы лучние познать истину, и безопаснъе избъжащь заблужденія, прошивуположимъ крошосши мірской крошосшь Хриспіанскую. Первал раждаешся болье ошъ слабосши, нежели ошъ силы ума, болье оннь жеснюкосния, нежели онгъ слабосния сердият ona Asbanachi's BCC, holdomy tino antero no видингъ, или ничего не чувсшвуентъ. Оща есниь кроппосниь нізги и лізносныя: она сносинкъ, пошому чшо ей жалосниве ошинанив за обиду, нежели переносань оную; полюму чно она не моженъ нарушнить покоя друтяхъ, не нарушивъ вмъстъ ной безпеч. ной нъги, въ кошорой съ удовольсянвіень усыпляениол. Она есниь кропносинь наружная и пришворная: она во всемъ пришворсшвуениъ; оказывается на лиць, но не находится въ сердпр. Она еслиь кропность жестокая и коварная: она опплагаенть мщеніе, дабы въряве анимсницинь; скрываениь желаніе мисенія, дабы удобные успыль въ немъ; получныний обнау по видимому забываенть свою. досаду; винов-

никь обиды терлепть язь памяния свой проступокъ, и не думаенть о защищении себя, будучи увъренъ, чию шошъ не имъептъ намвренія напасшь на него; шакимъ образомъ первый, по убійственному утонченію лицежырной крошосши, усыпляешь бодрсшвованіе вптораго, оппнимаетть у него всякое опасеніе, и оказываеть дружеское къ нему раснояоженіе только для того, чтобы върнбе принести его въ жершву своей ненавистия. Она если кротость принужденная: она припрывается ипродюбивою наружностію, видя силу страшиваго врага; облекается, предъ слазани свыпа, въ личину ложнаго великоцушка, дабы скрышь свое безенліе. Она еспіь корысшная: спараюніся угождань, пошому чию ницупть высшаго званія, большей чесни и славы; а чшобы досшигнушь вего, надобно имъть друзей, которые бы вспомоществовали, надобно избъгащь непріяшелей, кошорые бы не преплисивовали: Она крошость гордая: благороднъйшимъ еств счинающь дьломъ наказыващь ббидъвшаго презраніемь; нежели мщеніемь; опасающея досшавищь честь врагу своему, обнаруживая ваою ненависть, или обезчестить самия

265

бобят признаваясь въ своей слабосния. Она аснь кропносиь безплодная: она не причи нястрь анжакого вла, но не дълаетть R HH накого паобра; сна равно неспособна какъ нравнився, щакъ и не нравникся, какъ услуживанны изпакъ и вредины, она есни безчувсявенное усыпленіе бездъйственной души, коннорая не оказываениь негодования при вез анчайшихъ обидахъ, равно какъ и благодарносния за величайшія благодіянія. Она еспи кронюень инцеславная: она сшараенися вые казань себя, въ обществв, но исчезасния внь онаго; она испонаенть всь учинаения ва предь человікомъ чужени и незнакомымъ и за причиненное себъ насиліе вознагражи даенть грубоснию и звърошвомъ въ своемъ семействь, конпорее аномь болье достойна сожальнія, чию его жалобы были бы оны веренуны обманушаны сазлюмь. Изъ какого бы непочника сія крошость ни пронешекала; но:.она доржа ограничиваетися извъснинами предметнеми; извъсшными случаями; шысянекрапно личина: спадаещь, и обнаруживаещи сераце возмущенное, недовольное, исполнени ное додады и негодованія. ... О міръ! ятая ковы швон подвижники!

Пропивоположнить шеперь сей обманчивой врощосние крошосизь Хрисшіанскую, кощорая одна достойна любви и подраженія. Оны есни крощосни просная и непринеорная. KOMODAS BCCTAS OKASHBACHICS CRECXOANINCAL-HOIO H JACKOBORD BE CHONKE BUARKE; DASBE когда принуждена бываеть казанься строгою, дабы важностнію своею удерживаль шехь, которые проливлися ся нажнымь убъжденіянь. Она есшь крошость искренняя, вошорая ошвертвень и саное удобное міненіе, которая съ радостію желаетъ низить въ рукахъ своихъ судьбу непріяшеля, для ного полько, чнобы привлечь его къ себъ благодъяніяни. Она есшь кронгосшь чистая и безпорысшиял, кошорая оказываещся шемь maste a atamite, vano ae antenit havero надьяныся, и чню вногда должна мяогаго болицься. Она есних кропносних симренная я предупредещельная; она не сильдишся при влекань, посредсивонъ любан, пкъхъ, кощорые удалились по прихональ, и склонлив axt at nonnepenio, somoparo one ne sacayминающь. Она если кронюсин носполния и непоколебяная въ жесшочайщикь искущеияхь, въ заперуднишельнъйшихъ обеновшель-

276

спивахъ, въ шягосщиъйщихъ положеніяхъ: она всегда одинакова, всегда самой себъ подобна; все перемъняешся, все возмущаешся, все ниспровергаешся вокругъ ея, но ничшо не нарущаешъ ея посшоянсшва.

Есшьли вы хощище видеть примерь выгодь и преимущесшвь, досшавляемыхъ сею крошосшію; що обраннище вниманіе ваше на человъка, низкаго и презръннаго въ глазахъ человъческой гордосши, но великаго и почшеннаго предъ очами Божесшвенной премудросши.--Два пусшынника, долго просившіе Бога о насшавленія ихъ въ способѣ любиль Его и служиль Ему совершенно, услышали голось, кошорый повельваль имъ ишни въ городъ Александрію, гдъ они найдушъ человъка, по имени Евхаристія, коего жена называется Маріею, и который, служа Богу совершеннъе нежели они, научишъ ихъ, какъ должно любнить и почищащь верховнаго Владыку.

Пуспынники сія, пришедши въ Александрію, въ шеченіи многихъ дней освъдомлялись о Евхарисшіи; но никшо не зналъ его. Они Часть XI. 18

подумали, что обманулись, и рышились возврапиться, какъ вдругъ примъшили бъдную женщину, стоящую у двери одного дома, и спросили, не знаетъ ли она человъка, называемаго Евхаристіемъ.—Это мужъ мой, отвъчала сія женщина.—По сему ты называетъся Маріею, сказали ей пустынники.—Святые отцы, спросила она, отъ кого вы узнали мое имя?—Мы узнали имя твое и твоего мужа отъ сверхъ-естественнаго голоса, и пришли сюда побесъдовань съ вами.

Евхарисшій прибыль около вечера, сопровождая небольшое сшадо овець. Пусшынники шошчась обняли его, и просили разсказашь имъ образъ своей жизни.—Я бѣдный пасшухъ, ошвѣчалъ онъ имъ.—Мы не о шомъ шебя спрашиваемъ, возразили пусшынники; скажа намъ, какимъ образомъ шы съ женою своею служишь Богу.—Свяшые ошцы, вы должны научишь меня сему; я человѣкъ несвѣдущій, и не умѣю ни любишь Бога, ни служищь Ему.—Нѣшъ нужды, сказали они, мы посланы сюда Богомъ, чшобы узнашь ошъ шебя, какъ шы Ему служищь.—Когда вы шребуеше сего ошъ меня, ошвѣчалъ Евхарисшій; що

272

скажу вамъ, чшо я имълъ богобоязливую машь, кошорая, съ дъшсшва моего, швердила мнъ, все дълашь и все сносишь, изъ любви

къ Богу; я послѣдовалъ сему совѣшу съ самой нѣжной юносши; я повиновался, изъ любви къ Богу; сносилъ наказаніе, изъ любви къ Богу; лишалъ себя нѣкошорыхъ предмешовъ чувсшвенносши, сшоль обыкновенныхъ дѣшямъ, или нѣкошорыхъ увеселеній съ дѣшьми моихъ лѣшъ,-изъ любви къ Богу.

Въ продолженіе всей моей жизни я посшупаю шакимъ же образомъ, сшараясь ошносишь все къ Богу: поушру, я всшаю, изъ любви къ Богу; совершаю молишву, и посвящаю Ему день мой, изъ любви къ Нему; иду на двло, ибо шакъ Ему угодно, и рабошаю, изъ любви къ Нему. Я ощныхаю и вкушаю пищу, изъ любви къ Богу, кошорый пишаешъ меня; позволяю себъ небольшое увеселеніе, когда имъю въ немъ нужду, изъ любви къ Богу, и для шого чшобы лучше служить Ему. Я сношу голодъ, холодъ или зной, нищешу, бользни, неурожай, изъ любви къ Богу. Я не имъю дъшей, живу съ моею женою, какъ съ сестрою, и весьма

273

мирно. Вошъ все, чито я дълаю; и Марія посшупаешъ шакже, какъ и я.

Есть ли у тебя имъніе, спросили у него пустынники?-Я имъю нъчто въ семъ небольтомъ стадъ овецъ, которое получилъ по наслъдству отъ моихъ отцевъ: но Богъ благословляетъ малое имущество мое; и я имъю больте, нежели сколько мнъ надобно. Я раздъляю мой доходъ на три части: одну отдаю въ церковь; другую употребляю на вспоможеніе нищимъ и странникамъ; а остальною живу вмъстъ съ женою моею. Я питаюсь весьма бъдно, но никогда не жалуюсь на мою пищу: я принимаю ее таковою, какова она есть, изъ любви къ Богу.

Имвешь ли шы непріяшелей, сказали они ему?—Ахъ! кшо не имвешь ихъ, ошввчаль Евхариспій? Я остерегаюсь двлашь зло кому либо, и никогда ни о комъ не говорю худо; при всемъ томъ имвю непріятелей и зависшниковъ: но вмвсто того, чтобъ желашь имъ зла, я люблю ихъ, стараюсь оказывать имъ услуги, и посвщаю ихъ съ добрымъ сердцемъ, изъ любви къ Богу. Естьли

говоряшь худо о мнв или о Маріи, и есшьли обижающь меня; що я снощу шерпвливо, изъ любви къ Богу. Вошъ, свящые ощцы, все поведеніе мое и моей жены. — Пусшынники возврашились ошшуда, будучи исполнены удивленіемъ, и ушвшаясь швмъ, чшо узнали сшоль легкое средсшво, досшигнушь совершенсшва. Но въ чемъ сосшояло сіе средсшво, какъ не въ посшоянной крошосши, кошорая, кажешся, воодушевляла прекрасную жизнь Евхарисшія? Какимъ высокимъ счасшіемъ наслаждаешся Хрисшіанинъ, обладающій сею сладосшнвйшею крошосшю! Мудросшь человвческая никогда не досшигала, и никогда не досшигнешъ сего счасшія.

Digitized by Google

276

#### XI.

## Свѣтъ и истина.

Пошли севто Твой и истину Твою, пусть онв ведуто меня, и приведуто на святую еору Твою, и во обители Твои! Псал. 42, 3.

• Безъ Бога и внъ Бога все есшь тыла и ложь. Есшыли мы имъемъ есшесшвенныя силы къ пріобръшенію нъкошораго свъша и къ изслъдованію нъкошорыхъ исшинъ: шо и онъ ошъ Бога. Чшо шы имъешь, человъкъ, чего бы шы не получилъ? Разумъ, знанія, проницашельность, глубокомысліе, сушь не чшо иное, какъ свъшлыя сшруи, произшекающія изъ Бога. – Только ед Его сетть лы видило сетто!

Но севто долженъ бышь послано.

Есшьли бы зло не заразило сущесшва нашего; есшьли бы мы имъли шъ совершенсшва, съ каковыми нъкогда вышли изъ рукъ Творца нашего: що Еожесшвенный сеъто и Божесшвенная истина не были бы несвой-

сипвенны существу нашему. Дътское обхожденіе съ Богомъ, и брашская, съ самыхъ иладыхъ лътъ свято нами соблюдаемая, связь со всъми Святыми Ангелами, сообщили бы намъ болъе свъта, нежели сколько имъло онаго лице Моисеево. Соъто и истина естественно питали бы нашъ разумъ, и произвели бы въ сердцъ нашемъ любовь и страхъ Божій.

Но нынѣ тъла покрываешъ землю, щ мракъ народы. На землѣ возникли невѣдѣніе и заблужденіе, ссѣто и истина удалились на небо. Ошсюда - що онѣ ниспосылаюшся малому числу избранныхъ Божіихъ, молящихся объ оныхъ.

Чшо ниспосылается намь, шого ныть вы нась. По сему кщо не хочеть безплодно молишься о посланія Божественнаго свыша; шошь должень познать и ощутить свою слоту. Естьли бы вы были слоть, говорить Спаситель; то не имоли бы ероха; (Ioa. 9, 41.) потому что сознаніе нашего неводанія есть первый шагь кь нашему просебщенію.

#### Пошли — свъто Твой!

1. Соъто Тоой; — все, что потребно намъ для различенія истиннаго отъ ложнаго, добраго отъ злаго, полезнаго отъ вреднаго; силу ходить во свътъ Его и направлящь стопы наши такъ, какъ Ему благоугодно.

э. Спасищель нашъ, Іисусъ Христосъ, есть свето истинный, просвещающій всякаго теловъка, приходящаго во міро; (Іоа. 1, 10.) Onb ecmb cosmo uipy; (Ioa. 8, 12.) потому что все Имъ полугило бытіе, и безв Него не полугило бытія нисто, сто ни полугило бытіе; (Іоа. 1, 3.) пошому чшо посредсшвомъ Его заслугъ люди, живцщіе во тыль, увидьли свъто великій, и сидящимо во тыль смертной, свъто возсіяло. (Иса. 9, 1. 2.) И шакъ естьли подъ именемъ свъта, о ниспослании коего молился Давидъ, мы будемъ разумъть Іисцса Христа; що мы ясно поймемъ силу сихъ словъ, сказанныхъ Спасителемъ ученикамъ своимъ : многіе Пророки и Цари желали видъть, сто вы видите, и не видали. (Лук. 10, 24.) Давиду дано было обътование о Інсусъ Хри-

сшѣ; онъ, по вдохновенію, нарицаль Его сыномъ своимъ и Господомъ, (Маш. 22, 43. 44. Псал. 109, 1.) и со всеми Свящыми Вешхозавешной Церкви съ радосшію ожидалъ Его пришесшвія.

3. Слово Твое свѣтильнико ноеѣ лоей, и свѣто стезѣ лоей. — (Псал. 118, 105.) По сему, подъ именемъ Божесшвеннаго свѣша можно разумѣшь и Слово Божіе, — ошвѣшъ Божій на сей нашъ вопросъ: чшо я долженъ дѣлашь, чшобы бышь блаженнымъ?

Молишва наша о посланіи Божественнаго свѣша услышана прежде, нежели мы молились. Богъ послалъ и посылаешъ къ намъ Пророковъ, Пасшырей и Учишелей; Онъ ошкрылъ намъ во всей полношъ совѣшъ любви о нашемъ блаженствѣ. Нынѣ должны мы молишъся Іисусу Хрисшу преимущественно о шомъ, чшобы Онъ коснулся очей нашихъ и изцѣлилъ оные: ибо во дни не видѣшь свѣша, есшь величайтее бѣдствіе.

4. Таковые оти въ Св. Писаніи называющся сеттильникомо. (Маш. 6, 22. 23.) Симъ означается то спасительное, плодотворное познаніе истины, которое не только освѣщаеть, но и согрѣваеть; которое жизнь преобразуеть еб сеѣтб; и которое, наконець, мертваго и омраченнаго человѣка содѣлываетъ живымъ, просвѣщающимъ и согрѣвающимъ свѣтомъ. (Мате. 5, 14. 15. 16. Ефес. 5. 3.)

Свъщъ сей посылается тогда, когда Богъ просвъщаетъ сердца наши свътомъ Евангелія, (2 Кор. 4, 6.) дабы мы обратились оптъ тымы къ чудному Его свъту. (Дъя. 26, 18.) Свътъ сей, подобно восходящему солнцу, возрастаетъ и умножается безпрестанно до тъхъ поръ, пока не настанетъ совертенный полдень. По сему мы должны, подобно Давиду, проситъ Бога о томъ, члюбы свътъ Его возрасталъ въ насъ ежедневно.

Но мы шакже просимъ Его съ Давидомъ: пошли истину Твою!

Истину Твою!-Что есть истина?-Правитель Іуден предложиль Інсусу Христу сей вопрось не потому, чтобы онь быль изъ

числа Скепшиковъ; онъ былъ изъ числа шѣхъ, кои вѣруюшъ въ исшину и думаюшъ, чшо уже нашли оную. Онъ никогда не спрашивалъ о исшинѣ Того, кошорый пришелъ въ міръ, чшобы свидѣтельствовать о истинѣ. Но когда онъ поверхносшно спросилъ о семъ Іисуса Хрисша, що, по сказанію Св. Евангелисша Іоанна, не ожидая ошвѣша, опяшъ вышелъ. (Іоа. 18, 38.) Онъ не былъ ошъ исшины, и пошому не слушалъ ея гласа. (сш. 37.)

Пуспь перемънящь имя, и шогда многіе изъ спрашивающихъ о исшинъ, увидящь въ Пилащъ свое изображеніе! Едвали когда нибудь спрашивающъ они о семъ Іисуса Хрисша! Есшьли же и спрашивающъ, що спрашивающъ поверхностно. Не ожидая ошвѣща, они удаляющся ощъ Него, и при всей мнииой любви своей къ исщинъ, осшающся въ невъдъніи оной. Есшьли, наконецъ, познающть они, чщо есшь истина, по предлагающъ новый вопросъ: чщо есшь истина Божія? Св. Писаніе ошвъщствуещъ кращко: исщина Божія есшь сообразноснь швари съ волею Творца, и съ предназначенною Имъ для нея

цвлію. Еспьли я и шы, есшьли всв мы, посредствомъ Інсуса Хрисша, содвлываемся сосудами благодащи Божіей и участниками непреложнаго обвтованія Божія: що мы оптъ истины; истина двлаенть насъ свободными, шакъ чщо мы уже не рабствуемъ грвху, смерши и имвющему власть смерши, но служимъ Богу въ царствв Его и ходимъ въ истинв.

Исшина посылается шогда, когда грѣшникъ, обновляясь въ умѣ, въ сердцѣ, и во всѣхъ силахъ, облекаешся въ новаго человѣка, созданнаго по Богу въ праведносщи и свяшосщи. (Ефес. 4, 24). Исшина есшь сущесшво свяшое, созданное во Христѣ Іисусѣ, (Ефес. 2, 10.) и Божеское есшесшво, коего мы, удаляясь онъ скоропреходящихъ мірскихъ удовольсшвій, содѣлываемся причасшниками. (2 Пеш. 1, 4.)

Давидь просищъ соъта и истины совокупно. По сему мы, стремясь къ свъщу, не должны оставлящь истины. И обращно, стремясь къ истинъ, не должны оставлящь

спупають ть, кои почишаются мудрыми!

Иные ищущъ сетта безо истины. Они хошящъ малое время поредованься при своемъ свъщъ, ш. е. при своемъ въдъніи Божесшвенныхъ шаинъ. Они моляшся о просвъщеніи разума и о созерцаніи вещей Божесшвенныхъ; но самолюбіе должно усшупипь мъсшо любви къ Богу; милосшь обязываещъ къ смиренію, смиреніе къ самоощверженію. Есшьли они услышашъ о распинаніи плоши со сшрасшьми и похошьми; що сіе шакже опечаливаешъ ихъ, какъ сіи слова, сказанныя Евангельскому юношъ: все, стоильещь, продай, и раздай нищило. (Лук. 18, 22.)

Другіе ищушъ истины безо сетта. Они говорящъ: не возможно познашь всего; нѣшъ нужды, знаемъ ли мы, или не знаемъ шого или другаго; шолько бы жили свяшо. Есшьли бы слѣпый, при своей слѣпошѣ, могъ дѣлашь все, подобно зрячему; шо можно бы съ нѣкошорою справедливосшію сказашь: какая нужда въ зрѣніи?-Но есшьли зрѣніе необходимо въ вещахъ есшесшвенныхъ; шо шъмъ болве оно необходимо въ вещахъ духовныхъ. Чшо Богъ соединилъ, шого человъкъ раздълящь не долженъ. По сему мы должны просищь Господа, чшобы Онъ, посылая намъ сетоб свой, послалъ вмъсшъ и истину свою; и обращно, чшобы посылая намъ исшину свою, послалъ вмъсшъ и сетоб свой.

Для чего Давидь просишь свъша и испины?

1. Пусть онв ведуто мена, говорипть онъ,-пусшь онв показывающь мнв шошть пупь, по кошорому я ищши должень. Сін слова Давида досшашочно объясняющся снесеніемъ мвсшь Неем. 9, 12. и 2 Цар. 24, 25. Первое мвсшо выразищельно показываещъ, съ какимъ священнымъ восшоргомъ Изранлышяне и въ позднвйшія времена вспоминали о сшолпв облачномъ и огненномъ. Послвднее ошкрываещъ намъ, съ какимъ благоговвніемъ Давидъ чшилъ мвсшо, ознаменованное присушсшвіемъ Божінмъ. Давидъ желаешъ бышь водимымъ не разумомъ своимъ, не проницащельносшію соввшниковъ своихъ, но вышшимъ сввщомъ и исщиною.

9. И приведуть мена на сору святую Теою, и во обители Твои. То же средсшво, кошорое показываешъ намъ пушь, приводищъ насъ и на гору Божію, приводищъ насъ къ цъли.

Цъль пушешествія есть гора святости Божіей — Его обитель.

Подъ сими словами, въ ближайшемъ смыслъ, Давидъ разумълъ гору Сіонъ и Скинію Завъша. Онъ зналъ, какъ и всякой знашь долженъ, что Господь Богъ вездъ присущъ; но онъ слъдуетъ Божественному порядку, повелъвающему славословить Господа тамъ, гдъ Онъ предписалъ; тамъ, гдъ объщался жить среди славословій Израилевыхъ. (Псал. 21, 4.) Кто ходитъ въ истинъ, тотъ охотно повинуется Божественнымъ установленіямъ. Онъ тщательно различаетъ представляющееся ему добрымъ и справедливымъ отъ Божественныхъ установленій.

Подъ именемъ обители Божіей Давидъ разумветъ Скинію. Но симъ внушаетъ также и що, что: кто поступаетъ непорочно, шошть обищащь будещъ въ жилище Вожіемъ и вселищся во свящую гору Его. (Псал. 15, 1. 2.) Въ сіе нерукошворенное жилище Божіе будемъ введены и мы, и, какъ члены одного шъла въ любви Божіей, соединимся съ превознесенною главою нашею Іисусъ Хрисшомъ.

Господи! Пошли намъ для сего свътвъ Твой и исшину Твою!



287

### XII.

#### СИЛА ВОСКРЕСЕНІЯ ХРИСТОВА.

Все поситаю тщетою, стобы познать Христа, и силу воскресенія Еео. Филип. 3, 8. 10.

Слова весьма досшопримъчашельныя! Св. Апосшоль Павель, обращенный Інсусомь Хрнспють, прешворенный Имъ въ совершенноноваго человъка, и получившій о Немъ обинрнъйшее познаніе, говоришъ, чшо онъ еще не позналъ во всей полношъ силу воскресенія Інсусь Хрисшова, но стремится познащь оную; и для пріобръщенія сего повнанія онъ всъмъ жершвуешъ, все почитаетъ помещомъ, все почишаещъ за ничшо. – И **дамъ крашко преподана исш**орія о воскресенія Інсуса Хрисша. И шакъ не должны ли и мы стараться познать силу сего воскресенія? Не должны ли мы употребить всв свои силы на то, чтобы правильно понявъ оныя слова Св. Ап. Павла, достовърво узнащь, можемъ ли мы познашь силу воекресенія Хрисшова, и какить образонь но-

Члсть ХІ.

Digitized by Google

19.

жемъ пріобрѣсшь оное познаніе? То, чщо Апосшолъ почишаешъ весьма важнымъ, и для чего онъ жершвуешъ всъмъ, – не можешъ бышь маловажно.

Сюда не относится историческое познаніе воскресенія Іисусь Христова. Сіе познаніе имвешь каждое, даже малосмысленное липя. Для познанія того, что знали и лже-Апостолы, и лженменные Христіане, и чему, хошя не въ полнъ, върили даже многіе язычники и Іудеи, — для познанія сего одного Ап. Павелъ, безъ сомнѣнія, не оппвергнуль бы всего и не почишаль бы все пометомъ. Апостолъ желаенть познащь не исшорію воскресенія, но силу онаго. Здёсь преимущественно потребно то, чтобы въровашь во Іисуса Хрисща, какъ живаго, дъйствующаго на насъ и намъ присущаго, хоппя мы Его не видимъ, и хоппя Его присутствіе и Его дъйствія на насъ такъ сокровенны, чшо погруженная въ чувсшвенность душа наша почишаеть Его неприсущимъ, или даже мершвымъ. Ахъ! образъ нашего дъйствованія совершенно измънился бы, есшьли бы мы живо въровали шому,

чно Інсусь Храснюсь живь, чно Онь близокь къ намъ, присущъ намъ! – Съ какимъ шерпъніемъ переносили бы мы сшраданія, съ какою ревноснію сшали бы молишься, есшьли бы были внушренно увърены, чно Інсусъ Хрисиюсъ видинтъ насъ, слённийтъ насъ и находинися подлъ насъ; чно Онъ живешъ шамъ; гдъ мы живемъ, – въ Церквъ, и въ нашемъ домѣ; и чно, наконецъ, шамъ шолько Хрисиніансшво, гдъ находинися щаковая въра, с гдъ нъшъ сей въры, – шамъ имиъ и Хриешіансшва! –

И шакъ чщо же значнить познать Івсу са Христа и силу Есо воскресснія? — Эщо значнить, познашь во всей полношть силу н любовь Інсуса Хрисша, и живо ощущащь, чщо Онь во всъхъ обсшолщельсивахъ наиней жизни и можещъ, и хоченъ оказывани. намъ помощь. Эщо значнить опышно бышь. увъреннымъ въ шомъ, чщо Ему дана всла кал власть на небеси и на зелили; чщо какъ пресшупнъйший, шакъ и добродъщельнъйщий человъкъ, діаволъ и Ангелъ, равномърно зависящъ опъ Него, и ничего не могущъ дълащъ вопреки Его воль; чщо все

швореніе еслиь шолько орудіе десницы Его. Это значить быть внутренно увъреннымъ въ шомъ, чню Онъ пожешъ оказыващь н оказываещь помощь во всемь, о чемь шолько просящъ Его, - во всякой шълесной к духовной нуждь, произшедшей ошъ насъ саинхъ, или оптъ другихъ; чино Онъ можешъ и желаещъ исцълнить всякую бользнь нашу, душевную и птелесную, всякую слепонту и всякую глухошу; и во всемь шомь бышь споль же швердо увъреннымъ, сколь швердо мы увърены, что богашый, великодущный другь, облагодътельствовавшій весьма иногихъ людей шоѓда, какъ онъ былъ еще не сшоль богашь, не ошкажешь и намь въ маломъ вспоможения. Эщо значнить, довнащь собсшвеннымъ опышомъ, чию Інсусъ Хряспюсь живешь, чно Онь слышинь нась во уремя нанией модишны, видингь всв нании. дъйсшвія, и бываешъ присущъ намъ во всъ дни нашей жизни; что Онь и нынь всюду моженть дейсшвовань шакже, какъ дейснивоваль во время земной своей жизни, и притомъ съ большею силою, пошому чно шеперь дана Ему всякая власть на небеси и на зелли; и слъдсийенно – значнить жинь

290

**такъ, какъ бы мы жили въ непресшанномъ** созерцаніи Его, ничего не мыслишь, ничего не дълашь и ничего не произносищь такого, о чемъ бы мы не осмълились помыслищь, чего бы не сдълали и не произнесли въ Его присушсшвів. Вошъ чшо значищъ познащь Інсуса Хрисша и силу Его воскресенія! – Ничто не можещъ досшавищь наять столько спокойсшвія и уштвщенія, ничто не можещъ столько укръпншь наоъ въ страданіяхъ, – очистищь наши радости и сильно дъйствовать но нащу нравственность, сколько сіе живое позналіє, сіе безпресшанное созерцаніе и сіе внутреннее, святое чувятивованіе. –

Теперь обращимся къ вопросу: познали ли лы сколько нибудь силу воскресснія Христова?—Кажешся, мы еще не познали всей силы и любви Інсуса Хрисша. Большею часшію мы мыслимъ шакъ, какъ будшо Онъ можешть двлашь шолько нвчшо, а не все; какъ будшо Онъ помогаешъ шолько въ нвкошорыхъ нуждахъ, и нвкошорымъ людямъ, а не во всъхъ, и не всъмъ намъ. Мы часшо совсъмъ не помышалемъ о Інсусъ Хрисшъ;

часто совсѣмъ не прибъгаемъ къ Нему, ничего не ожидаемъ оптъ Него и бываемъ шакъ слабы и малодушны, какъ будшо бы Его совершенно не было, или какъ будшо бы Онъ лежаль еще во гробъ. Впрочемъ должно пицаи вельно изследовашь, нешь ли въ насъ по крайней мъръ нагала сего познанія, и не находимся ли мы на пуши къ сей успоконвлющей, очищающей и возвышающей въръ?-Досшовърные признаки сего можно извлечь изъ примъра Апостоловъ. Есшьли шы бъденъ, и имвешь богашаго и любящаго ощца; що язь чего шы узнаешь, чно онъ живъ? Ты его не видищь, изъ чего же шы узнаещь это?-Безъ сомнѣнія, изъ получаемыхъ тобою ошъ него подарковъ, совътовъ и пособій. Изъ чего другаго можешь шы познашь и силу воскресенія Хрисшова, какъ не изъ Его помощи, попеченія и покровишельства?-Хошя Інсусь Христось воскресь, но не для естло; хошя Онъ живешъ, но не всъ шъ ощущаютть жизнь Его, кои познаютть оную изъ Библін. Какъ бъдный не получаешъ никакой пользы ошъ шого, чшо въ сосъдствъ съ нимъ живешть богачь, естьли нимало нe облегчаеть бремени его бълности: шакъ и мы

никакой не получаемъ пользы: ошъ жизна всесильнаго Іисуса Хрисша, еспьли она на насъ нимало не дъйсшвуепъ,

Первымъ слъдсшвіемъ познанія силы воскресенія Хрисшова бываешь умноженіе въ насъ свъта. Первое благодащное дъйствіе, совершенное Інсусомъ Хрисшомъ по воскресеніц надъ унениками своими, состояло въ томъ, что Онь отверзо имо умо ко разуменію Писаній. (Лук. 24, 45.) Многое въ Св. Писаніи для тебя непонятно, такъ что шы, спо разъ чищая, никакъ не можешь понять читаемаго, и часто принужденъ бываешь осшавлять Библію: но посль, какъ булшо глаза швои откроются, и щы будешь удивляться, понему прежде не понималъ сего. Такая перемъна произойдетъ не въ Библін, но въ тебъ, въ твоемъ сердцъ. II шогда-шо, шы почувствуеть силу сихъ словъ: реге Боед: да будето свыто! Сердце твое будеть горъть такъ, какъ горъло оно въ ученикахъ, шедщихъ въ Эммаусъ. (Лук. 24, 32.) О! какъ ты будень благодарить Того, который изъ тылы повельло возсіять cetmy!

Ты почувсивуеннь въ себъ большія силы и новую, инкогда тобою досель не ощущаемую жизнь, есшьли познаешь силу воскресенія Хрисшова. Інсусь Хрисшось будешь руководствовать тебя также, какъ руководсшвоваль Апосшоловь; они скоро получиля обътование Отца и облеклись силою свыше. (Лук. 24, 49.) Какъ Апостолы получили силу къ исполненію своего званія; шакъ и шы получншь силу къ исполнению твоего звания;силу, посредствовъ коей шы можень содьлашься лучшимъ сыномъ, ощцемъ и особенно лучшимъ человъкомъ-Христіаниномъ. Тогда возбудится въ тебъ новая жизнь; тогда возникнушъ въ шебъ никогда доселъ необишавшая въ швоемъ сердцъ любовь къ исшинному Слову Божію, услажденіе и насыщеніе онымъ, непреоборямое сшремленіе къ добру и неизълснимая для шебя самаго ревность къ подраженію Іисусу Христу. Тогда слова Інсуса Хрисша и Его Апосшоловъ не будушъ для шебя мершвыми и хладными, но содълаются духомо и жизнію. (Іоан. 6, 63.) Есшли нъкоторыя изъ сихъ словъ покажутся тебъ странныли; (Іоа. 6, 6о.) то ты скажешь со Св. Пешромъ: Господи, ко

колиу лик итти? Ты илтешь елаголы етсной жизни. (сп. 68.) Воскресшій Іисусь содвлаешся для шебя шъмъ, чшо Онъ есшь Самъвъ Себъ, — Живошворящимъ Духомъ. Есшьли шы не найдешь въ себъ сихъ признаковъ; по шы еще не позналъ силы воскресенія Хрисшова. Но есшьли найдешь въ себъ нъкошорые изъ сихъ признаковъ; (ибо они всъ совокупно въ одномъ не бываюшъ) шо шы находишься на пуши Св. Апосшола Павла; и пошому, дабы пріобръсшь познаніе о силъ воскресенія Хрисшова, ощрекись, подобно Ему, ощъ всъхъ швоихъ мірскихъ познаній и ощъ всей швоей праведносщи.

Теперь пы должень испышащь себя самаго, есшь ли въ шебѣ сіи благословенныя п благошворныя расположенія духа?—Мы иногда испышываемъ себя предъ Господомъ; мы пногда ищемъ въ себѣ сего соъта, сей силы, и сей новой Божіей жизни. Но, къ сожалѣнію, мало находимъ въ себѣ шого или другаго, или ничего не находимъ. Нѣкошорыя скоро - преходящія добрыя расположенія, находящіяся во всякомъ человѣкѣ, нѣкошорая приверженносшь къ Слову Божію, къ

пропоявдять и другимъ назидащельнымъ сочиненіямъ, возбужденіе къ молишев - шогда, какъ угрожающъ бъдствія, и нъкошорыя лобрыя чувсшвованія предъ приняшіемъ, или посль приняшія Свяшыхъ Таинъ,-вошъ все, чшо мы можемъ найши въ себъ! Но и сіи расположенія въ насъ непосшоянны, скоропреходящи и шакъ слабы, чщо ръдко касающся самой глубины души нашей. Большую часть жизни мы проводимь въ сообщестивахъ, въ совершенно земныхъ заняшияхъ н безплодныхъ удовольсшвіяхъ; дъйсшвуемъ по внушенію страстей, по обыкновеніямь и правиламъ міра шакъ, какъ будшо Інсусъ Христосъ никогда не жилъ, никогда ничего не говорилъ, ни чему не училъ, и ничего не заповъдоваль. Іисусъ Хрисшосъ большею часшію для насъ мертев.

Но мы можемъ ощушищь жизнь Інсуса Хрисша. Мы увърены, чно чувсшвованіе банзости къ Тому, который во всѣхъ обстоятельствахъ нашей жизни можетъ подать намъ и совѣтъ и помощь, сообщитъ намъ спокойствіе и произведентъ въ насъ благотворнѣйщія дѣйствія; чно постоянная бан-

восшь къ Тому, кошорый, будучи Самъ чисить, ревносшно печешся о чисшошть нашего сердца, произведениь въ насъ поошоянное сшрежленіе къ упражненію въ добродъшели. Что же должны мы двлашь, дабы ощущины Інсуса Хрисша и жизнь Его? Исторія учениковъ Хрисшовыхъ ясно показываешъ, чшо сильное стремление къ Іисусу и предощушеніе благошворнъйшихъ дъйсшвій близосния къ Нему, сосшавляющъ върнъйшій пушь къ доспиженію сего ощущенія Хрисшовой жизни. Но прежде, нежели воскреснетъ для насъ Інсусъ Хрисшосъ, Онъ долженъ бышь умершимъ для насъ; прежде, нежели почувствуемъ жизнь Его, мы должны скорбъть о шомъ, что не можемъ услышашь онь Него ни одного слова, чшо не можемь получить от Него ни подкрупленія, ни уппътенія, ни просвъщенія. И когда мы живо ощущаемь оную скорбь; когда посшоянно спіремимся приближишься ко Хрисшу: що Онъ произведенть въ насъ ощущеніе силы воскресенія своесо. Когда ученики, тедніе въ Эммаусь, бесьдовали о смерши Інсуса Христа и скорбъли о своемъ съ Нимъ разлученія: погда Онъ приближился кънимъ и пушешесшвоваль съ ними. Такъ Онъ приближаейся ко всякому, кщо щолько скорбишть о Немъ. Онъ для шого и воскресъ, чнобы и насъ совоскресищь; Онъ живентъ для шого, чнобы и насъ оживищь. Онъ повелълъ проповъдоващь Евангеліе всъмъ, кон шолько пожелающъ принящь оное. Можешъ ли Онъ лицищь своего присущешвія шого, кщо искренно воздыхаенть о Немъ. Есшьли Онъ Апосшолу Оомъ, сомнъвающемуся въ Его воскресенія, показалъ руки и ноги и ребра свои; що не явищъ ли и намъ жизнь свою, есшьли кщо изъ насъ еще сомнъваещся въ оной? —

Такъ! еспьли я пишаю искреннее желаніе, ощущищь въ себъ самомъ жизнь Інсуса Хрисша; еспьли шакъ молюсь Ему: "Господи Інсусе Хрисше! Я еще не знаю Тебя; сообщи миъ познаніе о Тебъ Самомъ; я много чишалъ и много слышалъ о силъ Твоей жизни; благоволи, чшобы я хощя однажды ощушилъ оную; я шолько по слуху знаю, чшо Ты живъ; сообщи мнъ цознаніе силы Твоей жизни!" Есшьли шакимъ образомъ буду молицься Ему посщоянно въ продолженія мно-

гихъ недвль и мвслцевъ: що Онъ несомнънно услышищъ меня. Есшьли Онъ посредсшвомъ извъсшныхъ досшовърныхъ признаковъ непререкаемо доказалъ Апосшоламъ жизнь свою; що и меня несомнънно увърнитъ въ оной: ибо сила и любовь Его непреложны, шакъ какъ и Онъ Санъ всера и днесъ, тойже и во въхи!

Дъйствительнъйшее легчайтее средство въ полученію силы жизни Христовой, есть благоговъйное принящіе Свящыхъ Таинъ. Это есшь толгь хазбь, о коемь Інсусь Хриснюсь сказаль: прішлите, адите, сіе есть тело Мое; и шо вино, о коемъ сказалъ Онь: пійте — сіл есть кровь Мол Новаго Заевта, яже за вы и за мноеія изливаемая во оставление еръхово. (Мат. 26, 26. 27. 28.) Пришомъ Інсусъ Хрисшосъ говоришъ: ядый Мою плоть и піяй Мою кровь, во Мнъ пребываето, и Азд ед немд. (loan 6, 56.) И шакъ еспьля мы принимаемъ Святыя Тайны, вдимъ шело Інсуса Христа, и піемъ кровь Его; еспьли ощущаемъ въ себъ Его свѣшъ, силу, и новую, доселѣ нами не ощущаемую жизнь: по можемъ ан сомнъващься вь шомь, чшо Івсусь Храспюсь жавешь. что пребываетть на сей земль и невидимо дъйсшвуенть между нами и въ насъ? Можемъ ли сомнъващься въ шомъ, чшо Онъ и нынъ исполняеть оное свое слово: се Азб св вали есль во вся дни до сконгания въка? (Мат. 28, 20.) Гдъ сила, шамъ долженъ бышь и Подашель сей силы; гдв дары, шамь должень бышь и Раздаящель сихъ даровъ. Такъ можень мы пріобръсть достовърнъйшее познаніе о вселюбящемъ и вседъйсшвующемъ Інсусь Хрисшь и о силь Его воскресенія.-Еспиьли при всемъ помъ мы не познаемъ сего: що сему причиною мы сами. Кщо алченть, шошть насышищся; кшо алченть жизня Христовой, шошъ насышищея!

Digitized by Google .

50i

## · XIÌI.

# разсуждение

#### о БЪ

АНГЕЛЪ ХРАНИТЕЛЪ.

Блюдите, да не презрите единаго (отб) лалыхо сихо: елаголю бо вамо, яко Анеели ихо на небесъхо выну видято лице Отца Моего небеснаго. Ман. 18. 10.

Свящая Церковь каждодневно въ шоржесщвенныхъ молишвословіяхъ своикъ просишъ у Господа каждому изъ насъ Ансела лирна, еврна паставника, хранителя душо и твлесо. Ушъшищельная мысль – имъшь въ жизни шакого спушника изъ круга высочайнихъ духовныхъ сущесшвъ! Ибо есшьли близосшь съ подобными себъ, сопровождаемая совъшами, предостереженіями и другими какими-либо пособіями, сосшавляещъ для насъ, по словамъ Мудраго (Сир. 6, 14-16.) и собсшвенному опышу, самое великое въ міръ благополучіе; що чщо сказащь • союзъ съ существомъ, преимуществен. во мудрымъ, благодъщельнымъ, искреннимъ а безпорочнымъ, съ руководишелемъ, кошораго Вогъ даетъ съ неба? Это одинъ ИЗЪ опыщовъ особеннаго Божія попеченія о върныхъ, сверхъ обыкновенныхъ дъйствій Его. промысла, какъ що общую мысль о семъ ясно показывающъ слова Апосшола, кошорый говорнить, чито Бого есть Спаситель всвхо селоваково, а нашпасе върныхо. (1 Тим. 4, 10.) Но судя по одному разстоянію нашей природы опть природы Ангела, и наипаче смощря на свое сосшояніе и свяшосшь небеснаго Хранншеля, конечно, мы сами по себъ не осмълились бы и подумащь - быщь съ нимъ въ шакой близосши, есшьли бы Святая Церковь, общая наша дътоводишельница и машерь, не внушала намъ искашь шого на самомъ дълъ. Будучи рождены и воспишаны въ нъдръ ея, мы не можемъ сомнъващься въ искренносши и върносши ея внушеній. Но поелику въ нынъшнее время, не въ странахъ шолько вольномыслящихъ, но даже и въ нашей Православной Церкви есшь люди, кошорые не сшыдяшся ошкрыч шо ошвергать ушъшительную ся иысль; то раскроемъ основаніе, на колюромъ ушверж-

дается ученіе объ Ансель Хранитель; потомъ посмотримъ на тів мнвнія, которыя обыкновенно противополагають сему ученію.

Подъ именемъ Ангела Хранишеля разумвешся Ангель, кошорый от Бога посылается къ человъку при крещении, тогда какъ онъ изъ состоянія природы переходить въ состояніе благодати. Должность сего Хранишеля, по ученю святой Православной Церкви, состоящъ въ томъ, чтобы непрестанно присушствовать при человъкъ, хранить и защищать его отъ враговъ видимыхъ и невидимыхъ, въ болъзняхъ и здравін, во снъ и бодретвования; - ходатайснивовашь за него у Бога и Інсуса Хрисша въ жизни, при смерши и на сшрашномъ судъ, -и соошвъшственно съ сею должностію онъ именуешся помощникомъ, поборникомъ, руководишелемъ, предсташелемъ, пъстуномъ, и другими знаменашельнъйшими именами а).

Ученіе объ Ангелъ Хранишель не есшь собственность шолько Новозавъщной Цер-

а) См. Іоан. Лъсшв. ст. 26. и Іоан. Черноножн. Кан. Ан. Хран. Часть XI. 20 кви: оно было еще въ Вешхозавъшной Церкви и перешло въ Новозавъшную, какъ и другія непреложныя исшины Слова Божія, гдъ впрочемъ оно получило и новое подшвержденіе.

Мысль сія у Іудеевь была весьма извъстиная и всеобщая, какъ то говоряшъ и новъйтіе Критики б). Слъды таковаго ученія находимъ въ ихъ Священныхъ Книгахъ. Такъ, на примъръ, благочесшивый Товишъ желаешь сыну своему, когда сей ошправляется въ дальній пупь, да Ангело Гостолень спутешествуето ему, и машери сего странника говорить въ ушъщеніе що же, что Ангело благо спутиествовати булето ему. (Товит. 5, 17. 22.) Предваришельнаго ошкровенія о семъ Товищу не видно; откуда же онъ беретъ мысль сію. еспьли не изъ обыкновеннаго въ его время мнѣнія, которое сильно было и для сердца его жены? Подобнымъ образомъ и Іудиоъ, въ книгъ, извъслиной по ея имени, говоришть такъ: живо Господь, ибо Ангело Есо хра-

5) Roseum. Schol. in N. T. ad Matth. XVIII. 10.

١

нило меня. (Іуд. 13, 20.) Хотя сін мѣста находятся не въ Книгахъ Каноническихъ, и пошому не доказываютъ, что, мысль объ Ангелъ Хранителъ въ Іудейской Церкви была правильна; но онъ безспорно доказываюнгъ то, что мысль сія въ Іудейской Церкви была. Для уразумънія же того, правильна ли была сія мысль, или нътъ, обращаемся къ Божественнымъ Книгамъ Вешхаго Завъта.

Въ книгъ Бышія (48, 16.) Пашріархъ Іаковъ, благословляя дъшей Іосифовыхъ, говоришъ между прочимъ: Анесло, иже лия избавляето ото всъхо золо, да блаеословито дътища сія; каковыя слова весьма многіе изъ шолковашелей Писанія изъясняюшъ шакже объ Ангелъ Хранишелъ в). Но сшоль великимъ объшованіемъ, върояннье, было благословеніе ошъ руки исшиннаго Ангела Избавишеля, Ангела Завъша, самаго

s) Apud Quenst. in tract. de Ang. Origenes, in homil. in Matth. XVIII. 10. jtem Becanus, Petavius, num. III. pag. 151. Hugo Grotius in Notis ad Acta Apost.

£

Digitized by Google

Сына Божія, который подъ симъ именемъ часто въ Вешхозавътной благодани совершалъ уже ходашайство между Богомъ и человъками г).

Съ большею ясносшію мысль объ Ангель, собственно служебномъ, открывается у Псалмопвеца въ сихъ словахъ: Ангеламо своимо заповедаето о тебе, сохранять тебя на встхо путахо твоихо; (Псал. 90, 11.) шакже и въ слёдующихъ: Анеелы Господа ополгаются вокруго болщихся Его, и избавляюто ихо. (Псал. 33, 8.) Въ шомъ и другомъ случав говоришся о безопасносши наавющихся на Бога въ продолжение всей наспоящей ихъ жизни, слъдспивенно и охраненіе Ангеловъ разумѣшь надобно всегдашнее, по именно, какое мы обыкновенно соединяемъ съ поняшіемъ объ Ангелъ Хранишель. По сему общее у Іудеевъ мнѣніе о семъ происходило, конечно, изъ чисшаго исшочника, и Богобоязненные Товишъ и Іудиеъ, о кошорыхъ говорили мы выше, ясное удостовърение въ томъ получили не просто

г) Записки на Кн. Бын. ч. 5: спр. 278.

онть мнѣнія народнаго, но либо изъ несомнишельнаго преданія отъ благочесшивыхъ отщевъ своихъ, либо непосредственно изъ Слова Божія. На сіе должно согласиться по тому болѣе, что вообще ученіе о бытіи Ангеловъ и служеніи ихъ человѣкамъ въ Книгахъ Ветхаго Завѣта было весьма ясно и вездѣ разсѣяно.

Дабы удалищь мысль о происхожденіи сего поняшія изъ чисшаго исшочника Слова Божія, указывающь на подобныя мивнія у языческихъ народовь, и говорянгь, чшо были духи хранишели у Грековь и Римлянъ, какъ сіе ясно видвшь можно у Сенеки д), Епикшеша е), Менандра ж), и Плашона з), и чшо у нихъ особенно славенъ Геній или Делюнб Сокрашовъ. То же самое, говоряшъ, разуившь надобно подъ вліяніемъ на человъка небесныхъ свъщилъ у Персовъ, Индъйцовъ, Халдъевъ и Египшянъ: иначе ихъ асшроло-

A) Epist. CX.

e) Apud Arrian. dissert. lib. I. cap. XIV.

ж) Apud Evseb. praepar. Evang. lib. XIII.

s) Synops. Crit. Poli ad Matth. XVIII. 10.

гическій фашализмъ не моженть имѣщь смысла, совмѣсшнаго съ умомъ человѣка, есшьли подъ именемъ звѣздъ не разумѣли они сущесшвъ одушевленныхъ, дѣйсшвующихъ и могущественныхъ.

Изъ шаковой всеобщносши мненія у языческихъ народовъ о духахъ хранишеляхъ, заключають, что Іуден заимствовали увъренность о своемъ Ангелъ Хранишелъ отъ языческихъ народовъ во время часшаго и корошкаго съ ними обращенія, особливо во время Вавилонскаго плъна. Удивишельное дьло! Ть же самые Кришики, которые въ другомъ случав приписывають Іудеямъ несравнишельное ни съ какимъ народомъ упорство, особливо въ перемънъ мыслей о предметахъ, касающихся вѣры, и потому самому счипають ихъ не знающими ничего внь предъловъ своего мъсшопребыванія, до суевърія пристрастными къ своему закону-ть же самые Кришики увъряютъ теперь, что Іудеи шакую мысль заняли въ вфру свою отъ язычниковъ! Извъстно, какъ строго Моисеевъ Законъ запрещаетъ имъ всякое сообщение съ иноплеменниками; извъсшно, съ

308

какимъ непреодолимымъ чувсщвомъ, образовавнимся сперогосщію ихъ правилъ, Іуден дъйсшвищельно гнушали́сь всѣмъ языческимъ, какъ сквернымъ и нечисшымъ и , особливо съ Вавилонскаго плъна. По крайней мъръ можно ли было сшолько забышься имъ, чшобы шогда, какъ Священныя ихъ Книги наполнены свидъшельсшвами о служеніи имъ Ангеловъ Божіихъ, сосшавищъ понящіе о собсшвенномъ для каждаго человъка Ангелъ по понящіямъ о бъсахо или демонахо, сшолько имъ ненависщныхъ, и ученіе о шаковомъ Ангелъ внесши даже въ Книги, рукою людей совершенно преданныхъ благочесшію і)?

Напрошивь гораздо удобнѣе вѣришь, чщо, язычники, не имѣя прочнаго основанія въ мысляхъ для своего Богопочишанія, при безпрерывной перемѣнѣ оныхъ, выслущали изъ древнѣйщихъ Іудейскихъ Книгъ нѣкошорыя

і) См. Тор. 5, и Іудие. 13.

н) Они въ упренней своей молитивъ обыкновенно читали: Benedectus Tu Domine, qu d me g-ntilem non creasti. Synag. Iud. Вихьог. cap. V.

исшины, и внесли въ свое Богословіе. Клименшъ Александрійскій, говоря о Планюнь. считаеть сіе несомнительнымъ к). Сіе заивчаніе разпроспиранищь можно и на всіхъ язычниковь, часшію пошому, чшо шрудно. согласишься, будшо бы разумь самь выдумаль для себя духовь хранишелей; часшію понному, что понящіе о нихъ являещся прежле, нежели начали люди лъйсшвоващь своимъ умомъ, и часшію пошому, чшо на самомъ опышть у Восшочныхъ народовъ видимъ обряды, заимсшвованные у Евреевъ, какъ напр. обръзаніе.

Впрочемъ сущносшь изследованія сосшонить въ шомъ, совмъсшно ли ученіе объ Ангель Хранишель съ Церковію Хрисшіанскою, хошя бы оно и было у Іудеевъ; и есшь ли основаніе ему въ Книгахъ Новаго Завѣша? Не дюлько совмѣсшно, но Хрисшіансшву особенно оно и приличествуетть, и подшверждаешся въ немъ съ неоспоримою очевидностію. Ибо посл'я того, какъ есе небесное и земное соединено подо елавою Христомо,

x) Pol. in comment. ad Matth. VIII. 10.

(Еф. 1, 10.) и человъки вступили въ союзъ съ небожителями: не есъ ли Анеслы, говоритъ Апостоль, суть служебные духи, посылаемые на служение тъло, которые наслъдуюто спасение? (Евр. 1, 14.)

Но не говоря объ общемъ служения Ангеловъ человъкамъ, мы находимъ въ Книгахъ Новаго Завъша ясныя указанія, чно есшь и особенный у каждаго върующаго Ангелъ, назначенный ему ошъ Бога для храненія его и руководсшва. На примъръ, въ Книгъ Дъяній Апостольскихъ 12, 15. Случай есть слъдующій. Св. Петръ былъ заключенъ въ шемницу; Хрисплане молились Богу о избавленін его ошть узъ; и въ одну ночь, въ шо время, какъ весьма многіе изъ нихъ находились въ собраніи, Апосшолъ приходишъ къ дому ихъ собранія, стучить въ дверь. Служанка, кошорая выбъжала, чшобы узнашь, кшо сшучишся, узнаешь голось Пешровь, и ошть радостии не оппворивъ свней, вбъгаетъ въ горницу, дабы увъдомищь, чшо эшо былъ Пешръ. Ей не въряшъ, но какъ она ушверждала, что говорипть правду, то Христіане сказали наконецы тако это Ангело его.

Принимая въ соображение и що, какъ разумьющь сіе мьсшо прошивники, мы съ одной спюроны весьма увърены, что Ангелб Петрово не можетъ означань здъсь въстника, посланнаго ошъ Петра, какъ думаюнть нъкоторые: ибо върные, здъсь находившіеся, не могли думащь ни шого, чшобы служанка, знаншая Св. Пешра, обманулась; ни шого. чтобы Петрь могь прислать онгь себя посла, находясь въ самыхъ жесшокихъ и шрудныкъ обстоящельствахъ: (12, 4-6.) съ другой сшороны не можемъ не согласишься, чшо имя Ангела шочно означаеть здесь существо безплотное и святое, какъ вообще шакое именно понятіе Евреи соединяли съ симъ словомъ, и опредъленнъе означаешъ Ангела Хранителя, чшо, кромъ общаго мнънія о шомъ у Іудеевъ, видно изъ приложенія слова его, которое по самому простюму и точному изъяснению означаетть Ангела всегда находящагося при Пенгръ, спарающагося о его пользахъ, вникающаго въ его состояніе, и слъдственно Ангела, котораго иначе называемъ Хранителело.

Нельзя полагать, чтобы Христіане, го-

воря шеперь о Хранишель Пешровомъ, думали, чшо онъ данъ шолько одному ему, и не имъли общаго поняшія о семъ въ ошношеніи къ каждому върующему. Ибо не смошря на великое служеніе Апосшола Пешра, внъшнія его обсшояшельсшва были почши сшолько же шрудны, какъ и всъхъ другихъ върующихъ въ его время, кошорые пошому сшолько же имъли нужду въ Ангелъ Хранишелъ, какъ и Апосшолъ Пешръ.

И шакъ пусшъ другіе смощряшъ на сіе произшесшвіе, какъ хошяшъ; мы чувсшвуемъ истину свою разумѣнія, и имѣемъ на своей сторонѣ Св. Златоустаго л), и всѣхъ знаменишѣйшихъ Отцевъ Церквй м), которымъ былъ случай говоришь о настоящемъ предбылъ случай говоришь о настоящемъ предметѣ. Многіе и изъ новѣйшихъ утцерждаютъ, что первенствующіе Христіане говорятъ здѣсъ языкомъ общаго мнѣнія, и что мнѣніе сіе позволяло думать и то, что безплотный духъ стучался у дверей дома, и представился въ извѣстномъ лицѣ; ибо Ан-

a) In homil. de ascensione.
a) Corn. a láp. Comm. in Act. 12, 15.



гелы обыкновенно являлись въ образв людей, и часшо въ образв людей извесшныхъ; на примъръ, спушникъ Товіи называешъ себя Азанломъ, конечно, по сходсшву съ человъкомъ, кошорый носилъ сіе имя. - Но есшьли общее мнѣніе Іудеевь о семь предмешь Хрисшіане принимающь сь одинаковою досшовърностію; то очевидно, что они усвояющь его себь вь полной силь. Иначе, еспиьлибы оно прошивно было или часшному ученію о семъ въ Хрисшіанской Церкви, или общимъ началамъ ел: що щаковое важное собраніе Хрисшіанъ, какъ оно описывается въ Книгъ Дъяній, безъ всякаго сомнънія ошвергло бы его, какъ суевърное или ложное. Дъло происходило въ домъ Марін, машери Іоанна, спушника Павлова, (см. 12, 12. 25. и слъд.) въ домъ върномъ и благочесшивомъ, при великомъ молишвенномъ собранія мужей и жень върныхъ и благочес-IIIIBBIX'

Самъ Інсусъ Хрисшосъ торжественно подшвердилъ въру нашу въ Ангела Хранишеля, говоря о младенцахъ, что у каждаго изъ нихъ есть свой Ангелъ: береситесь пре-

вирать кого-либо изд малыхд сихд: ибо сказываю вамд, сто Ангелы ихд на небесахд всегда видятд лице Отца Мосго небеснаго. (Маш. 18, 10.)

Мъсто сіе прямо шакже ошносится къ настоящему предмету, и имъетъ ощущашельную силу доказашельства. Ибо въ шакомъ шочно смыслъ согласно разумъютъ его всъ Отщы Церкви, которые и принимаютъ его за главное основаніе ученія о семъ предметъ н). Не иначе принимаютъ его и всъ новъйтіе Крипцики, съ шакимъ шолько различіемъ оптъ мнънія Св. Отщевъ, что. Спаситель говоритъ съ Іудеями, примъняясь къ ихъ понятію, но не собственное открываемъ мнъніе о).

Спыдясь шой мысли, будшо бы небесная Исшина не хопівла коснушься заблужденій народа, но пишала и поддерживала ихъ, осшаваясь между швмъ неискреннею, — сшрашась, говорю, одной мысли, чшобы шеперь

- Buicer. Thes. Eccles. sub nomine Ayyetos.
- o) Rosenm. Sch. in. N. Test.

шолько, по сисшемъ, шакъ называемаго, примъненія, сшоль извъсшной и свойсшвенной міру, сшарашься обръсти ложь во устахо Інсуса Хрисша, мы не можемъ не принимашь словъ Его въ шакомъ шочно разумъ, какъ Онъ просшо сказалъ ихъ. Пусшь эшо будешъ мнъніе Іудейское, даже самое просшонародное, но когда Спасишель нашъ сказалъ его ошъ Себя: що оно имъешъ для насъ всю силу исшины.

Ангелы на небесахо всееда видлиціе лице Отца небеснаго сушь высочайшіе духи, уряближенные къ Богу, какъ это понятіе праведливо берупть съ примѣра первыхъ чиуявъ, близкихъ къ особѣ Государя п). Сіиию самые высочайшіе духи, по словамъ Іисуса Христа, суть Ангелы Хранители людей;-людей, которые нашимъ глазамъ представляются самыми малыми, но изъ которыхъ каждый находится у Отща небеснаго въ особенномъ вниманіи и подъ чрезвычайиымъ охраненіемъ ближайщихъ къ Нему Ангеловъ.

n) Rosenm. Sch. in, N. T. ad. Matth. XVHI. 10.

Хрисшосъ назваль сихъ людей малыми или детьми. И шакъ кого должно разумъшь подъ симъ именемъ въ насшоящемъ случаф,вопросъ сей необходимо входишъ въ наше разсмошрение пошому, чшо шолковашели вышеприведенныхъ словъ Спасишеля раздъляющся на два мнения: иные изъ нихъ говоряшъ, чшо Іисусъ Хрисшосъ подъ именемъ малыхъ разумълъ шолько дешей; а другіе – всъхъ Хрисшанъ, последовашелей своихъ, ибо они уподоблялисъ дешямъ по качесщвамъ своего сердца.

Первые въ защищу своего мнѣнія предсшавляющъ шолько случай, по кошорому Інсусъ Хрисшосъ берешъ дишя, дабы указащь на него ученикамъ своимъ, (2. 4. 5.) и самыя свойсшва, кошорыя Онъ раскрываещъ въ дѣшяхъ, именно: смиреніе и просшощу, (4. 6. 10. 14.) и ссылающся на слова Іеронима, кошорый говоришъ шакъ: велико до. стоинство душо теловътескихо; ибо ко каждой изо нихо приставляется Ансело для ел храненія р). Ссылающся еще, впрочемъ р) Іп соттепь. ad сар. LXV. Ева. col. 487. ad loc. Matth. XVIII. не довольно основашельно, на свидъшельствва Григорія Чудошворца с), Григорія Нисскаго m), Евсевія у), Авгусшина и другихъ. Послѣдній изъ нихъ говоришъ шакимъ образомъ: великило благодѣлнісло сситаю я и то, сто Ты, Боже, при самоло рожденіи опредѣлило Анеела мирна, для храненія меня до конца жизни ф).

Послёдніе защищающъ свое мнёніе шёмъ, чшо дишя, взящое Іисусомъ Хрисшомъ, было тполько примёромъ свойсшвъ исшиннаго послёдовашеля Евангелія, шакъ какъ и вся рёчь предсшавляенися въ видё уподобленія, и намёреніе Спасишеля было що, чшобы показащь, кто больше еб царствіи небесноліб; (сш. 4.) чщо досшоннсшва, приписываемыя здёсь дёшямъ, (5. 6.) не приличе-

- с) Въ похвальномъ словъ Оригену онъ говоришь, чшо у каждаго человъка изъ дъшсшва есшь Ангелъ Хранишель.
- m) Omnibus promiscue hominibus appositi sunt Angeli custodes. Lib. de vita Mosis. pag. 194.
- Y) Angelum unicuique ad custodiam divinitus datum e Scriptura didicimus. Lib. XIII. de praep. Evang.
   Z) Zib. ang bis
- Φ) Lib. medit. cap. 12.

318

CHIRVIOIITE HAT BE IDOCINOME CHECKE, I CVILL споннства собственно Христіанскія; что Інсусь Хрисшось въ шой же ръчи Самъ называешь малыхо сихо върующими въ Него; (6,) чио наконецъ Евангелистъ Маркъ своимъ повъствованіемъ о семъ же обстоятельствъ подтверждаетъ ихъ изъясненіе. (Мар. 9, 35-37. 41. 42.) Ибо у него поставленное Інсусомъ предъ Апостолами лита явнымъ образомъ смъшиваетися съ проповъдниками Евангелія (спл. 37.) и съ Христіанами вообще; (спл. 41.) а именемъ малыхо называющися върующіе. (ст. 42.) Сего послъдняго мнънія были и Св. Опши Церкви: Василій Великій, Іоаннъ Златоустый, Іоаннъ Лъствичникъ и другіе. Св. Василій Великій говоришь шакъ: при каждомо въ риющемо находится како бы некоторый автоводитель и пастырь Анеело; во семо никто не можето сомниваться, ежели приполнито себъ слова Господа: да не презрите единаго отб малыхв сихв х).

 x) Libr. III. conta Evnom. pag 79.
 См. подобныя мъста изъ другихъ Онцевъ Церр кви in Theol. Dogm. Petavii.
 ЧАСТЬ XI.

Ovennano, uno nocabanee Munnie second справедливо; вбо оно ясно основывается на словахъ Інсуса Хрисша; а первое обравовалось "не по надлежащему разумвний оныхь, но только по первону и былому на нихъ ватляду: CONTRACT CALLS LAND

И такъ нътъ никакого сомивнія, чно уче ніе объ Ангель Хранишель еслів священная, Божесшвенная исшина. Церковь Венихозавъшная швердо держала оную съ саябы фревности, равно и Христіанская, Восточная и Западная. Даже и Яюшеръ, преобрач вуя и перевъряя всъ догматы Западной Церкви, оставиль сіе ученіе неприкосновеннымы й), а за нимъ и всь посльдующие Богословы ч), кромв некопюрыхь новейшихь воле . помысялшихь. and the second second

"Teneps ofpainting building wa mb fiprent яы, по кощорымъ нъкошорые не хойншы

ц) Въ утренней и вечерней молитвв, положенной имъ въ Кашихизисв, часто тово-• рится: Твой Святий Ангело да будето со жнов.

\*) Cm. Klüpf. Theol. Dogm. in tract. de Ang. ¥ f

Бризнанів сей испины за испінну Авйспівиіцельную:

Говорянть 1), чию, при всеобщносний про-;;мысла Божія о человъкѣ, и въ особенноч ,,сши при дъйсшвій благодания, неумъснию ;,бышь еще другимъ помощникамъ при че-;,ловъкахъ. —« Но не Ясно ли що, чию Вогъ весьма многое производящь въ видимой природъ вещей чрезъ посредствующія причины Не извъстно ли шакже, чио Онъ часшо упопребляенть въ дълахъ человъческихъ земйыя орудія для исполненія совътовъ своего Провидънія? Почему же шаковыми орудіями Его не могутъ быль Ангелы? —

Говоря́шь 2), что "хотя Ангелы и моч "гуть помогать человъку; но нельзя донуч "стипть, да и не представляется въ тойъ "кужды, чтобы при всякомъ человъкъ былъ "свой, непремънный Хранипель. Ибо всв "Ангелы называются служебныли человъку; "(Евр. 1, 14.) и многія мъста Св. Писа-;нія показывають, что человъку служить ;не одинъ Ангель, а многіе.—" Но слова, представляемыя изъ Писанія, инъютъ не

шощь смысль, чшо всв Ангелы назначены для служенія одному человѣку; но шошъ, что всъ они безъ изключенія служебные иля человъка духи. Слово же: посыласлый, весьма приличествуещъ Ангелу и тогла, когла надобно сказащь, что очъ лаешся человъку на всю жизнь: ибо послапть духъ изъ въчносши во время на 70 или 80 льшь, кошорыми Псалмопьвець опредвляеннь продолжение жизни человъческой, чшо значишъ, какъ не крашковременное посольсииво? Сверхъ шого, есшьли человъкъ непреспавно имвенгь внутреннихъ и внвшнихъ враговъ; що подлинно онъ имвешъ нужду въ постоянномъ при себъ искусномъ духовномъ насшавникъ, который бы помогаль ему н храниль его всееда и везде. Есшьли же онь всегда имвешь нужду въ духовномъ хранишель; що не сообразнье ли даже съ обыкновеннымъ нашимъ разумъніемъ, дашь человъку одного Ангела, нежели перемънящь ихъ безпресшанно?-Мы не ошвергаемь при семь и шого, чшо въ особенныхъ случаяхъ могушъ служншь, и дъйсшвишельно служащь, человъку, многіе Ангелы.

Говорянть 3), что "Ангелу дъйствовань "на человъка не возможно: ибо одинъ изъ "нихъ существо духовное, а другой – пъле-"сное. Пришомъ и примъры показывающъ, "чшо Ангелы дъйсшвовали на человъковъ "въ образъ человъковъ, а предполагаемый "Ангель Хранишель должень дъйсшвовашь "иначе. - "И человъкъ по одной части природы своей есшь шакже существо духов. ное, подобное Ангелу. Подобныя же сущесшва соединяющся весьма есшественно; сльдовашельно и могушъ дъйсшвовашь другь на друга. Чъмъ больше подобія между человъкомъ и Ангеломъ, ш. е. чъмъ больше человъкъ уподобляется Ангелу-въ мысляхъ, въ чувсшвованіяхъ, въ желаніяхъ и дъйсшвіяхъ, штвиъ больше они имвюшъ возможносши ко взаимному между собою общению. (См. 1 Кор. 6, 17.) По сему сообщение Ангела съ человъкомъ благочесшивымъ несравненно возможные, нежели благочестиваго человыка съ нечесшивымъ.

Наконецъ говоряштъ 4), что "мы не при-"мъчаемъ сего дъйствія. – "Причина тому вообще въ нашей невнямательности къ пе-

Digitized by Google

рекћнамъ, въ дущъ нашей процоходящимъ, н въ огрубъніи внутреннихъ нащихъ чувствъ для духовнаго, подобно тому, какъ сіе быз ваеть и въ отношени ко внъшнему; когда п. е. человъкъ приходить въ щакое состояніе, чшо онъ, по словамъ Спасишеля, видя не видить, и слыша не слышить. (Маш. 13, 13-15.) Часщо шакже не примъчаемъ мы н того, какъ проимслъ Божій на насъ дъйг сшвуещь, хощя онь непресшанно и многот различно на насъ дъйсщвуентъ. Напронивъ люди опыциные въ духовной жизни весьма ясно примъчали присупиствие при себъ и дъйствіе на себя пебеснаго Собесъдника, Когда при какомо ни есть молитсы свог ел изресении, говорищъ Св. Іранцъ Авсшвичникъ, посувствуещь ты внутреннее услажденіе, или улиленіе; то остановись на ономо: ибо тогда Ангело Хранитель екупе сб нали молится щ).

И пакъ должно спроже вникащь въ Съ. Писаніе и глубже смотръть въ самихъ себя, нежели по своимъ, заще всего ложнымъ.

т) узств. 28 спецень увств 163.

дужденіямь безполезно опреділять, чио возможно, и чщо не возможно, для безплошныхъ небесныхъ жищелей. Должно непреспараться о томъ, чиобы очисници, сердце свое, дабы оно содълалось способнымъ къ принящію на себя прямыхъ и благодъщельныхъ дъйсшвій духовнаго міра. Ибо Св. Василій Великій весьма справедливо говориць, что како дымо просонлето псело, н эловоніе—голубей; такб лногоплагевный и повонный eptx8 отженлетв отв насв Анеела Хранителя нащей жизни щ.) Кто будеть непрестанно стараться, очищать свое сердце, тощъ, конечно, не будетъ сомяврашься въ своемъ Ангель Хранишель; и непремьнно, вспупинь нькогда въ ближайщее общение со всъмъ сонмомъ браший его предъ личень своего Господа.

на во на селото на с на селото н на селото н

. 1 . . . . .

nation and a state

. : .

# xiv. ·

ВБ томв состонть любовь кв Богу, стен бы мы соблюдали sanostди Ero; и sanost

AU EEO HE MARKE. I IOa. 5, 3.

Сіе ученіе о любви къ Вогу, преподанное намъ шакимъ Учишелемъ, кошорый изучился оной опгъ самаго Господа, испышалъ всю силу ея, и пришомъ былъ преисполненъ свъпомъ Духа Вожія, конечно, всякой изъ насъ признаешъ за совершенную истину. Но есть-'ли обранниць вниманіе на шо, чшо мы называемъ нашею любовію къ Богу, и на заповыли Божін; що, кажешся, мы совсьмъ или не въримъ Ученику Любви, или не понимаемъ его насшавленія. Въ нашей двятельности, есшьли она нъсколько и походящъ на Хри-Сшіанскую, всегда можно примѣчашь, иногда большее, иногда меньшее, различіе, цля шакъ сказашь, разспояніе между любовію къ Богу, и исполненіемъ Его заповъдей; между штемъ какъ, по словамъ Евангелисша, онъ супь одно. Любовь не шерпишъ никакого ни раздъленія, ни изъятнія, ни условій -ничего неполнаго и несовершеннаго. А мы,

имвя одну какую нибудь добродвшель, исполняя шу чли другую заповыль Божно, думаемь, по самому жалкому и быственному заблуждению, чиго любимъ Бога, или по крайней иврв, не совсьмь чужды любви Божіей.-Тав же вы насъ любовь Вожія?-Вообще же; й при никоторой горячности къ въръ и расположенносши къ исполнению закона Евангельскаго, намъ кажещся, чио каждое правило онаго требуешъ великаго съ нашей етороны усналя, что заповъди Божін шажки, чито собственный нашъ опышть противорвчить опыту и наставлению Св. Апостола. - Не ужели въ самомъ дълъ, человъкъ, особенно Хрисшіанинъ, можешъ имъшь, хощя малую и несовершенную, любовь къ Богу-безь исполненія Его заповьдей, - безь исполнения даже одной какой-либо заповъди? И, во впорыхъ, не ужели заповъди Божіи, исполнение которыхъ составляетъ любовь, могушъ бышь для него шяжки? --

Человъкъ, по самой природъ своей, не можешъ любищь Вога, безъ исполненія Его заповъдей; пошому чшо всъ силы и способмосции его соединены между собою не-

взарывнымъ союзонъ. Къ чему обращено сердия его, шъмъ заняшъ и умъ его, що обнару, живаещся и во всей его двяшельносщи. Каково у него серице, паковы и всь слова его и поступки. Інсусь Христось свидье пельствуеть о семь такь: добрый селоз явко ило лобрано сокровища серлиа своега анносить доброе: а элей реловько изо эла, го сокровища сврдна своего выносить злое; иво ото полноты сердца годорать уста его. (Лук. 6, 45.) Како можете вы совое рить добрав, булути влы? (Ман. 12, 34) упрекаль Онь Фариссевь. По плодамо ихо изнаете ихб, говориль Онь ученикамь свонить с лжепророкаха. Собираюто ли съ тер. новника винограда, или съ репечника смоквые Не можето лерево доброе приносить плодаво худыхо, и дерево худое приносить плодово дабрыхо. Ц така по плодаль ихо узнаете ихо. (Ман. 7, 16. 18. 20.) По сему еслиьли сердце целовѣка исполнено дюбовію къ Богу; що онъ не можепть не обнаружниць сей подношы и въ Словахъ и въ поступкахъ своижь: онъ необкодимо и мыслинъ и говоришъ о заповъдяхъ Бажінхь, и исполненісих оныхь окравлываеннь

дюбовь свою къ Богу. Топнь, кто пранабра гаетъ тою или другою изъ заповъдей Ба: жихъ, хотя бы тысячекратно увъряль насъ, ито онъ любитъ Бога, не любитъ Его щ даже не знаещъ Его. А сто лы пазнами Его, говоритъ пазнаещій любось. Божію, (1 Іоа. 4, 16.) сіе узнаемо изо тога, сто за поста Его, на запостаещо. Кто еоворито: д внаю Его, на запостаето. Кто еоворито: д внаю Его, на запостаето Его не соблюдаето тото лжецо, и нъто ео нема истины. Кто же саблюдаето слово Его: во толо ист тинно любосъ Божія совершилась. (1 Іод. 2, 3. 4. 5.)

Человъкъ, исполненный любасию, которая рообще на ището слоего, (1 Кор. 13, 5.) весь обращенъ къ щому, кого онъ любищъ. Забывая себя, во всемъ спараешся угождащь возлюбленному; онъ дълаешъ шолько ию, чщо пріяшно возлюбленному, и всегда убъгаешъ шого, чщо ему пролинвно; словомъ, всегда и во всемъ исполняещъ волю возлюбленнаго; одно съ нимъ ненавидищъ, одно съ, имъ любищъ, одного съ нимъ сиперащаещся, къ одному съ нимъ спреминися. Послушный рабъ, добрый сынъ, искренный другъ, сроимъ

примъронъдоказывающъ, чию сердцу любящаго не дьзя имвшь инаго направленія. Такъ и дюбящій Бога, есшьли шолько онь исшинно любишь Бога, совершенно необходимо и еспественно всъ свои мысли и желанія устремляенть къ шому, чшобы во всемъ благоугождашь Госполу, и всегда отб души исполнящь святую волю Его. Такъ Божесшвенный Пca 1мопъвецъ свидъщельстивуетть о себъ предъ Богомъ, кошорый есшь твердына сердца его: (Псал. 72, 26.) Сей есть предметв мой, стобы хранить повельнія Твои. Часть моя Ты, Госпози; а положило соблюзать слова Твои. Спъщу, и не медлю хранить запоевди Теои.-Люблю запоевди Теои боле золота и дорогихъ камней. (Псал. 118, 56. 57. 60. 127.) И Інсусь Хрисшось весьма ясно внушаеть намь, чито шаково свойство любящаго. Естьли любите Мена, говориль Онь къ друзьямъ своимъ, соблодите Мои запоевди. Кто имвето запоевди Мои, и соблюдаето ихо, тото любито Меня. (Іоа. 14, 15. 21.) И шакъ, всъ кошорые хонянь любинь Бога, или хваляшся уже, чно любящь Его, должны исполняшь заповъдн Его посщолнно и върно. А

330

напропивъ, показывать полько, чщо им знаемъ Бога, значитъ дълами отрекаться Его, значитъ бышь енусныли, непокорныли, и неспособныли ни ко каколи доброли дълу. (Тит. 1, 16.)

Исполнение заповъдей Божинкъ для такого человъка, въ котпораго не излилась еще любовь Божія Духомъ Свящымъ, женечне весьма шрудно и даже невозможно. Чувсны вуя собсшвенныя силы свон къ шому недосшашочными, онъ предаещся пюлько скорби о своемь безсилін, и повторяещь, безъ довольнаго понящія, чужія слова: знаю, сто во ликв, то есть, во плоти моей, не жил веть добро; поелику хотя желание добра во мне есть, но стобы сделать, оное, то ео не нахожу. (Рим. 7, 18.) Но хошя мы по природъ своей, дъйствищельно всъ слабы, и не имъемъ въ самихъ себъ силъ, чиод бы творить добро; однакоже, есшьли пра всемъ шомъ швердо рвшаемся изъ любви къ Богу соблюдать святыя повельнія Его, в опть души стремимся оправдать рышимость воли нашей самымъ дъломъ: що безъ сомнънія и нась не осшавищь сила Вожія; безь

выный и мы есе преодольсив силою Возлюбившаго пасо, (Рим. 8, 37.) и Возлюбленнаго нами. Слово, Божіе многокрашно внушаенти сію надежду. Оно говоришь, чио любящимо Бога все содвиствуеть ко бласуз (Рям. 8, 28.) что все возможно вырующему; (Мар. 9, 23.) тто нъпть ничего непреодолимато для того, ято полагаенть крвпость свою во Інсуси Жрисини; (Фил. 4, 13.) и чиној наконецъ, Вожественною силою Его даровано намв есе потребное ко жизни и благосестий? ( Петр. 1, 5.) Естьли кто, не смотря на си споль ясныя уверения Слова Божия, а полагаясь на собственный свой опыть. не принимаето того, что заповъди Божи не піяжки: піопь симъ самымь обнаруживаениъ; что онъ никогда не былъ ревностиымы и вривимь двлашелемь, но всегая оставался и доныть еще остается мукавыйв и лёнивылад раболад (Мат. 25, 261) у Го-Спода, который ввърилъ ему таланты для Авланія. Придепть время, когда онъ узнаешь; чио для него сколько необходимо, сполько же и возможно было исполнить волю Господа своего; что Его заповъди сколько свяи спасищельны, столько же благи и во-

Жлехвины: но тогда наструпать уже праз BAR HOTE, BE ROMOPYRO HURMO HE LEOKEMS авлать; (Ioa. 9, 4.) погда Праведный Оув дій воспіребуеть уже опітета ві упопіреб) ленін своихь шаланшові, й рышны вавсе гда судббу раба непотребнагов и мов он ек the second subscription in 1976 angle second with Second property " Toms, чье серде когда - любо, отрънасы ўзь чувствённости і горвло свящённыму бтнень любы. Вожественной, и всерью при йвііхлябсь ка закону Тосподню, конство <sup>ї</sup>но onbinty" shaenris "uno" ala" and annux's Bora Aerko ncnoznenie sakona Ero - He czyłacza en an nhorge a seams canadab; non been models MIO MA OBARHOBEHRO WU EDPACU; HU LONDA Ast, I ne cay nenica in Typenisonams Caa kin 'inph' hi chock combennes beofennye pat доспів звъ сердців; и внутреннев укръпленія въ духы нашень шогда, какъ должныны образ SOME NOY REACH MIN 60 Sanostanxo Boatitto и со всемь усердень располагаемся въ исноя нению оныхъ? - Какую новую жизнь вкуmaenis morga человвкъ во всвхъ силахъ дуз пи и швла, когда, по заповеди Господа, ве йолишвенномь восторгв изливаето бы предь Никъ свою душу; (х' Цар." 1, 25.)

когда рукою ооснерадащельною оппераенть словы несчасиныхъ браний своихъ, изнурен. выхъ бъдносшію, ими угнешенныхъ насиліемъ! Сколь великую награду находишь онь самь въ себъ за побъду надъ самниъ собою, ког ла, по заповых Госпола, прощаеть враж дующему на него брашу, и блаеословллета проклинающих ceol (Маш. 5, 25.) Сло вомъ. какъ блаженны шъ минушы его жиз ни, когда онъ цед любен ко Богу, неразлуч цой съ мобовио въ ближнему, побъждает бланий злог! (Ран. 12, 21.) Orb опыти познаещь шогда, ниго не шолько легко, н сладовщно и восхницищельно исполнение за кона Божія...Я говорю здесь о щехъ ещ чувсливонаціях, которыя испыльваенть че ловвкъ при самоно только насаль свое вршимости и дращельностия, при самон еще вступлени во свящилище, оправдани Божінхь, Судище же, какою неизменяемою неизъяснимою радоснию наслаждающися шь кои постоянно преданы воль Божіей! - За конд Господень совершенд, отрада для ду ши; повельнія Господни праведны, весезато сердие. Суды Господни вождельные колота и льножества дорогихо калиней,

слаще меда, текущаго изб сота. (Псал. 18, 8—11.) Законб усто Твоихо для мена лусше, нежели тысяти золота и серебра! (Псал. 118, 72.)—Такъ ощзывающся о законъ Господнемо любящіе Бога, и преданные закону Его, и шакъ изображающъ блаженсшво, досшавляемое онымъ сердцу ихъ!

Будучи Божінмъ твореніемо, созданнымъ во Хрисшъ Іисусъ на добрыл дъла, кошорыя Богъ предназначилъ намъ, чшобы мы ихъ исполилли, (Еф. 2, 10.) будемъ жишь еб любеи, (5, 2.) досшойно Бога, всячески угождая Ему, во всякомъ дълъ благомъ принося плодъ и возрасшая въ познаніи Бога; (Кол. 1, 10.) и шакимъ образомъ въ день Хрисшовъ, когда огонь испышаешъ каждато дъло, каково оно, работа наша устоито, и мы полусилю плату. (1 Кор. 3, 13. 14.)

#### Члеть XI.

Digitized by Google

336 XV.

## письмо къ другу.

Благодарите всегда За все именемо Гоепода нашего Іисуса Христа, Богу и Отцу. Ефес. 5, 20.

И такъ, любезный другъ, вся жизнь Haта должна бышь благодарсшвенною жершвою Богу! — Каждая мысль, каждое дъйсшвіе, каждое чувсшвованіе нашего сердца, каждое слово нашего языка, каждый щагъ нашихъ ногъ, каждое движеніе нашихъ рукъ, каждый взоръ нашихъ глазъ, каждое дытание нашихъ усшъ, каждое біеніе нашего пульса аолжны бышь благодарсшвенною жершвою Богу! - О! есшьян бы наше ухо слышало и наше око видъло всегда съ ушра до вечера, и съ вечера до ушра, вездъ – въ палашахъ и въ хижинахъ, въ храмахъ, въ сокровенныхъ мъсшахъ и земныхъ пещерахъ, на горахъ и долинахъ, на сушѣ и на моряхъ, – однъ благодарсшвенныя славословія Bory! -

Господи Боже мой! духъ мой и сердце мое готовы, успа мои отверсты славословить святое имя Твое! Но чъмъ мнъ начащь, чъмъ кончищь? – Ибо *нъто насала* Твоимъ пусдротамъ и нътъ конца! Твоя благость, Господи, началась тюгда, когда Ты началъ быть Богомъ! Она окончится тюгда, когда Ты перестанещь быть Богомъ! –

Любовь сайосущая! Ты возлюбила меня прежде, нежели основань быль мірь, Ты помышляла обо мнв прежде, нежели мой ошець и моя машь помышляли обо мнв. — Ты шогда еще наполнила для меня небеса сокровищами милосердія! — Я шеряюсь и буду шеряшься въ пучинъ безконечной любви! Языкъ не можешъ выразишь въ полношъ благодарсшвенныхъ славословій Богу; всѣ языки Ангельскіе и человъческіе сушь нечисшы, — недосшашочны; — все красноръчіе есшь лепешаніе младенца и нъмошсшвованіе косноязычныхъ. Глубочайшее чувсшвованіе благодарносши и слезы мои пусшь будуйть малою благодарсшвенною жершвою Богу! —

Такъ, любезный другь, можемъ ли мы до-

стюйно возблагодарищь Господа Бога? — Я нъмъю и повергаюсь на землю! — Хрисшіанинъ, искренно приносящій молишву Богу п распросшершый на землъ, — есшь самое возвышенное и самое священное зрълище. Аревняя Философія говорила, чшо мудрець, шерпъливо сносящій всъ бъдсшвія жизни, есшь прекраснъйшее зрълище для Божесшва. Мы гораздо справедливъе говоримъ, чшо Хрисшіанинъ, всегда благоговъйно приносящій жершву хвалы и благодарносши, есшь зрълище, самое пріяшнъйшее для Божесшва, и всего болъе досшойное шворенія небеснаго и земнаго.

Всего болве досшойное; — но сія же жершва хвалы и благодарносши низводишть на Хрисшіанина благоволеніе и благодашь Божію; ибо *такова есть воля Божія о насв во Христі Іисус*в. (1 Сол. 5, 18.) Такимъ образомъ наше благодареніе всегда бываешть соединено съ прошеніемо; а прошеніе съ полусемісмо просимаго. Ибо просящій полусаето. (Маш. 7, 8.) Онъ не получишть, но полусаето. По сему наше непресшанное благодареніе за полученныя нами ошъ Бога щедро-

ины, низводишъ на насъ оптъ Него новыл щедрошы, щедрошы въчныя. Намъ кажешся, чшо мы, принося благодареніе, жершвуемъ Богу, но между шъмъ – мы шолько получаемъ оптъ Него, – получаемъ благодашь на благодащь, новыя щедрошы на щедрошы. Но сіе бываешъ шолько шогда, когда сіи безпресшанныя благодарсшвенныя молишвы происшекаюшъ изъ глубины внушренняго сущесшва нашего.

Господь пріемленть шолько штв внѣщнія благодарсшвенныя молишвы, кон сопровождаюшся внушреннею благодарсшвенною молишвою, — молишвою сердца. Не извѣсшныя молишвенныя выраженія и благодарсшвенныя пѣсни, каждодневно и ежечасно повшоряемыя, но посшоянное, непрерывное, всегда всѣми нашими дѣйсшвіями, мыслями и намѣреніями, всѣми желаніями и чувсшвованіяин управляющее сшремленіе души къ приношенію благодарносщи — сосшавляенть сію всегдащнюю благодарсшвенныя молишву Ошцу за всѣ Его щедрошы. Благодарсшвенныя молишвы и хвалебныя пѣсни, усшно нами произносимыя, сущь шолько благовонное ку-

ł

реніе благодарсшвенной жершвы, а не самая жершва. Отб полноты сердца уста говоратб. (Маш. 12, 34.) Мы не можемб не говорить того, сто видели, и сто слышали. (Деян. 4, 20.) Но шо, чию переливаешся черезъ края полнаго сосуда, сосшавляещъ шолько малейшую часшь; между нівмъ сосудъ осшаешся полнымъ,

И мы, люди, любимъ благодарносшъ; и мы желаемъ получишь оную ошъ шѣхъ, коимъ оказали какое либо благодѣяніе. Сіе само по себѣ не заслуживало бы порицанія, есшьлнбы всѣ наши наклонносши, первоначально добрыя и чисшыя, не повреждены и не ооквернены были грѣхомъ.

Мы, люди, пребуя благодарноспи, желаемъ получипь оную не по любви къ благодарному,-не попому, чщо онъ получаешъ ошъ сего пользу, но по любви къ самимъ оебѣ; пошому чщо сіе льсшишъ нашему самолюбію. Эщо значищъ не чщо иное́, какъ лѣвою рукою ошнимащь у бѣднаго щу милосшыню, кошорую подала рука правая. Слуцаещся не рѣдко даже и що, чщо желавіе

получить благодарность служить главныйшимъ побужденіемъ, и бываешъ единственною цвлію нашей благошворишельносши. Желаніе награды и желаніе благодарносши имьющъ между собою весьма близкое сродсшво, и шакъ сходны одно съ другимъ, какъ двъ капли воды.-Какая будешь мнъ за то награда,-спрашиваеть громко и безстыдно ищущій награды. Тошь же самый вопрось, полько шише и скромнье, предлагаешь и желающій получишь благодарносшь. Богъ шребуешть ошъ насъ благодарносши не для Себя, но для насъ самихъ. Онъ требуетъ бла-. годарносши не потому, чтобь Онъ получалъ ошъ оной какую нибудь пользу; (ибо Онъ не можешъ имъшь корысшолюбія) но пошому, чню она намъ досшавляетъ пользу. Онъ есть и пребудеть блаженнымъ, хотя бы ни одно сошворенное Имъ существо не возсылало Ему благодарности за безчисленныя Его щедроты. Онъ требуетъ отъ насъ молишвъ для того, чтобы съ избыткомъ подать намъ все просимое у Него. Онъ требуетъ отъ насъ непрестанныхъ славословій и благодареній для того, чтобы оть полноты своей

сообщить намъ благодащь на благодащь, стлу на силу, щедрошы на щедрошы.

И такъ непрестанныя благодарственныя славословія и моленія и Господу благоугодны, и для насъ самихъ полезны! — Благодарите всегда! —

Но чию же должно бышь предмешовъ нанияхъ непресшанныхъ благодарсшвенныхъ славословій и моленій? Ахъ! возможно ли изчислишь безчисленные дары и опредълншь неизмъримыя щедрошы Божін, обильно на насъ Имъ наліянныя и непресшанно изливаемыя? —

Кщо изчислишъ песчинки на берегу моря? Кщо изочшешъ капли океана, или лучи солица? – И кщо изчислищъ безчисленныя щедрощы Вожіи, изліянныя и изливаемыя для насб, на насб и срезб насб, каждый годъ, каждый день, каждую минущу нашей жизни?

Вошть нъкоторые изъ шъхъ предметовъ, за которые Св. Писаніе повелъваетъ намъ мепресшанно возсылащь благодарсшвенныя моленія. Оно повельваешь-

Благодаринь Ощца свъщовъ за що, чщо Онъ являещся для насъ шъмъ, чщо Онъ есшь; чщо Онъ человъколюбивъ, благъ, милосердъ, въренъ, справедливъ и исшиненъ; чщо Онъ полагаещъ завъщъ свой съ боящиинся Его и уповающими на милосщь Его.

Благодарниць Его за ию, чию Онъ чудеснымъ образомъ сошворилъ насъ, ниспосылаешъ намъ блага, дары, пищу и все нужное въ надлежащее время.

Благодаришь Его за Царей, за всъхъ Начальсшвующихъ и за всъхъ человъковъ.

Благодаришь Его за нашихъ брашьевъ во Хрисштв Інсусъ. (Рим. 6, 17.)

Благодаришь Его за що, чито Онъ наказываенть насъ и смиряенть, и опящь оказываенть намъ свое милосердіе.

Благодаришь Его за що, чио Онъ при

валь нась въ наслъдіе Свяпныхъ во свъшъ, исхишиль нась ошъ власнии шемныя, и посшавиль въ царсшво возлюбленнаго Сына Своего, въ кошоромъ мы имъемъ искупленіе кровію Его и прощеніе гръховъ. (Колос. 1, 12. 13. 14.)

Но можно ли опредълнить всъ шъ благодашные дары, кои самосущая Любовь изливаешть на каждаго въ особенносши, ежедневно, ежечасно, шълесно и духовно, примъшно и непримъщно? – По сему-шо Св. Писаніе неопредъленно повелъваентъ возсылашь благодаренія Богу Отиц всегда за вог.

Но, любезный другь, благодарсшвенныя моленія наши шогда шолько досщигающь пресшола Ошца небеснаго, когда онв начинаюшся, соверщающся и запечашльвающся именемъ Господа нашего Іисуса Хрисща. Ибо Онъ одинъ, будучи Посредникомъ между Богомъ и человъками, (1 Тим. 2, 5.) своею кровію и кресшною смершію – человъчесшво, проданное подъ гръхъ – искупляєщъ, досшойное въчной смерши – оправдываещъ къ въчной жизни, мершвое – во-

окрешаеть, враждебное Богу — примиряеть съ Нимъ, спраждущее закоренѣлыми бользи нями — изцѣляетъ, ветхое — обновляетъ, чуждое жизни Божіей — живипъ жизнію Божіею, мрачное-просвѣщаетъ и сообщаетъ ему свѣтъ добрыхъ, Богоугодныхъ' и Богоподобныхъ дѣлъ.

Чрезь Него шолько Вогь Ошець изливаещь. на насъ Духа Святаго, (Тип. 3, 6.) подкрѣпляющаго насъ въ немощахъ нашихъ, по невъдънію нашему въ моленілхъ и благодареніяхъ – ходашайсшвующаго о насъ прехь. Опщемъ неизреченными воздыханіями, и взывающаго: Авва Отге! (Рим. 8, 26. 15.) Только благоданию Христовою мы сможемъ содвлашься учасшниками великихъ и драгоцвиныхъ, или паче, неоцъненныхъ Божінхъ обътованій. (2 Пет. 1, 4.) И такъ не обязаны ли мы всъ наши благодарственныя моленія, за все полученное и получаемое нами опть Ошца небеснаго, начиналь, совершашь. и запечащавать свящымъ именемъ Начальника и Совершителя нашего спасенія, именемъ Виновника нашего искупленія, примиренія съ Богомъ, оправданія, исцъленія, обновленія,

благодашной жизни, нашего просвъщенія и свъша, низспосланія Свяшаго Духа, всъхъ снаь, всвхъ даровъ, всвхъ благъ, словонъ, именемъ Виновника всего, что мы получили, чию получаемь, и чию получимь ошь Бога Ошца?? - Ахъ! нарушеніе сей обязанносши есть величайшее преступление. Всякое иначе нами начинаемое и совершаемое благодареніе, будучи само по себъ нечисию и сопровождаемо нашею пресшупнъйшею неблагодарносшию, будешъ даже оскорбищельно для Бога Ошца, и вмъсто благоволенія низведеть на нась Его гнъвь. Но какъ все, просниое нами ощъ Ощца во имя Господа Іисуса, по собственному слову Его, наяъ даенися: плакъ все приносимое нами во имя Господа Інсуса Ошщу небесному, пріемлется Имъ. И какъ нъшъ инаго Посредника нежду Богомъ и человъками, кромъ Інсуса Хрисша: (1 Тим. 2, 5.) шакъ нъшъ инаго средства содълать наши благодарственныя моленія пріядиными Богу, кромъ свящаго имени Інсусь Христова. Благодарите всегда за все именемь Господа нащего Іисуса Христа Боец Отцу! -

Кщо покажещъ намъ начало нашихъ благодареній? Кщо покажещъ намъ конецъ оныхъ? Онъ, начинаясь во времени, не оканчивающся и въ въчносщи. Такъ! и тало въчное Аллилија (Апок. 19, 1. 3. 4.) будещъ единсшвеннымъ предмещомъ всъхъ мыслей, дъйсшвій и желаній шъхъ блаженныхъ душъ, кон здъсь благодарящъ Бога Отца всегда за все именено Господа Нашего Іисиса Криста!!...



#### XVI.

### НАЗИДАТЕЛЬНЫЯ МЫСЛИ.

Мученіе, чувствуемое человѣкомъ остаз вленнымъ, засшавляешъ его совершенно предашься въ волю Божію; почему онъ при всѣхъ бъдствіяхъ, кошорыя терпить отъ другихъ. взираешть уже не на людей, а на одного Бога. Чрезъ это одно всякое страданіе не шолько двлаешся для него сноснымъ, но еще превращается въ удовольствіе, и адъ претворяется въ небо. Впрочемъ сіе бываетъ не въ самомъ началъ спраданій, но по прошествія нъкотораго времени. Тогда водя Божія, по кошорой посылаются на человька скорби, должна служить оставленному такою же отрадою, какъ и Самъ Богъ. – Естьли онъ дошелъ уже до того, что совершенно сосшоншъ подъ власшію Бога, совершенно принадлежищъ Богу, а не себъ самому; шогда все совершаешъ въ немъ Самъ Вогь; — шогда само собою раскрывается все то, во что онъ прежде тщетно углублялся; тогда всв горы и долины двлаются въ немъ равнинами; и онъ въ шо же время

цачинаещъ справедливо судищь о всёхъ вещахъ и правильно различащь оныя.

الاصطحط

То, чемъ совершенный можешъ пользовашься безвредно, для несовершеннаго есшь ножъ въ рукахъ дишящи. По сему первый весьма осшерегаешся бесъдовашь съ послъднимъ о высокихъ вещахъ.

هخخخجة

Возрожденный человъкъ, разорвавъ всякую связь со внъшнимъ міромъ, имъешъ сшоль нъжное, шонкое и для міра непоняпіное чувсшво, чшо самое легкое дыханіе воздуха пронзаешъ его, подобно жесшокому вътру. Онъ странникъ на землё, и однако долженъ еще почитать ее своимъ жилищемъ, долженъ бышь гошовъ на всъ бъдствія внъщней жизни, которая безпрестанно уязвляетъ внутреннія его чувства.

Хошя бы избранный совершенно шерялся

نکر اللہ احد سے ہ

и погибаль, обращаясь въ прахъ и ничтножество; но естьли онъ увъренъ, что на то есть воля Божія: то онъ утъщится, и въра его укръпится; — но воля Божія при всемъ томъ остается для него сокровенною. — Онъ подобенъ кораблю, оттор. гнутому бурею отъ берега, безъ кормила, безъ мачты, безъ якоря находящемуся во власти волнъ.

Какъ связанный не можешъ убѣжашь ошъ ведущихъ его, шакъ человѣкъ осшавленный самому себѣ сосшовшъ подъ власшію и судомъ Божіямъ, кошорый долженъ власшію и судомъ Божіямъ, кошорый долженъ исшребншъ въ немъ всякую самосшь. Онъ смиряенися подъ крѣпкую руку Божію, и не хочешъ бѣжашь ошъ нея; ибо она сшоль крѣпко держишъ его, чшо онъ долженъ внушренно самъ себѣ признашъся: "шы не можешъ избѣжащь ея, ибо она просшерша надъ небс землею, и адомъ." Напрошивъ шошъ, " не сшоль живо признаешъ сіе, сшарас избѣжащь ея, и не хочешъ подъ нее смиришься.



На шакомъ-то судъ въ первой разъ понимаешъ человъкъ сін слова: мол плоть ижаснулась, и я боюсь Твоего суда. Такъ, чымъ долье онъ смощрищъ, шымъ болье ужасается и сознается, что должна пострадать душа, совершенно обладаемая своею самосшію, есшьли сила крови Хрисшовой не поможешъ ей среди сихъ ужасовъ смерши. Ошъ шого, чщо онъ признаешъ сіе какъ сынъ благодаши, скорбишъ о судъ надъ не облагодашсшвованными. Ибо сіе признаніе дълаешъ его блаженнымъ, и Геосиманія съ Голговою сосшавляють теперь единственное его спасеніе и прибъжище. Какъ пресшупникъ, которому Правительство изрекло свой приговоръ, и кошораго на нъсколько времени подвергаеть смертельнымъ мукамъ, дабы чрезъ шо даровашь ему жизнь, погда полько узнаешть, сколь дорога жизнь и прощение: шакъ осшавленный самому сечеловъкъ шогда шолько научаешся, сколь сны для души его заслуги Христовы, да постигаещъ его судъ Божій. Его грѣхи прощаюшся ему ради смерши Хрисптовой, но, дабы силою сей же самой смерши истребить въ себъ и самый ко-23

ЧАСТЬ ХІ.

рень грѣха, онъ долженъ пройши пушь суда наказующаго, въ кошоромъ вмѣсшѣ ошкрываешся правда и любовь Божія; ибо онъ чувсшвуешъ, чшо единая смершь Іисуса поиожешъ ему во время сего суда смерши.

Ежели человѣкъ имѣешъ великое просвѣщеніе, любовь и мудросшь, то сіе совершенство не его; ибо онъ, обладая сими дарами, носишъ въ себъ Бога, который въ немъ и внъ его есшь свъшъ, любовь и премудрость. Но ежели, стоя на степени совершеннаго своего уничиженія, онъ не имъешть и не знаешть самъ въ себъ ничего. и почишаетть себя изъ всъхъ бъднъйшимъ, недостойнъйщимъ и непотребнъйшимъ; то, хоппя бы онъ и дъйствительно былъ таковъ. – это его, то есть, теловътеское совершенсшво. Впрочемъ и сего совершенства не можетъ онъ присвоять самъ себъ; а напропнивъ и въ самомъ своемъ цнигижени долженъ унигижиться и принесши живое признание, что не само оно, а сдино Бого привель его къ суду уничиженія и смиренія.

Человъкъ добровольно можешъ чшо нибудь сдълашь и чего нибудь захошъшь, и когда ему, во время умерщеленія, пресъкаешся всякой пушь къ собсшвенной его волъ; шогда онъ чувсшвуешъ величайшее мученіе. По сему онъ съ шрудомъ доходишъ до шого, чшобы кровь и правду Хрисшову присвоишь себъ совершенно, безъ всякихъ дальнъйшихъ мудрованій, какъ чисшо свободный даръ.

Всякое пожеланіе должно умерешь. Но пожеланіе есшь вещь сокрышая, и человъкъ часшо не прежде узнаешъ о своихъ внушреннихъ желаніяхъ, какъ шогда, когда онъ имъ овладъвающъ.

Ежели бы люди пользовались всѣми вещами правильно, що есшь, Божественнымъ образомъ; тогда бы онѣ облагородились и опять содѣлались достояніемъ Божіимъ. Всѣ твари должны возвращаться къ Богу, своему источнику; и тошъ, кто правильно ими

Digitized by Google

пользуетися, возвращаетть ихъ Ему, що есшь, пользуетися ими съ благодареніемъ. Но кшо поступаетть не шакъ, топтъ обращаетть тварь въ свое осужденіе.

Человѣкъ предопредѣленъ къ великому, и желаеть великаго. Но пите, которое напередъ должно ему выпишь, весьма горько. Ибо чемъ ближе онъ къ Богу, шемъ беднъе внутреннее его состояніе, тъмъ онъ выше въ спраданіяхъ. Но чъмъ выше сін страданія, тъмъ болъе благодать, тъмъ выше любовь Божія. - Есшьли бы кшо ошворилъ внушреннюю храмину шакого человъка, шошъ не увидъль бы въ ней ничего, кромъ смерши и запусшънія. Ибо онъ не имъепть ни уптъщенія, ни защины, ни 04ной шочки для покоя ни на небъ, ни на земль,-лежишь весь нагой, лишень всего по волъ Божіей. Богъ шворишъ въ немъ нъчшо новое чрезъ страданія, и Самъ укрѣпляетъ его; иначе ему не возможно было бы выдержашь сихъ сшраданій; — и однако какъ далеки человъческія страданія опть спраданій Сына Божія!

......

Эшо не зависингь опть чьей анбо воли или содъйсшвія, но единсшвенно ошъ милосердія Божія! Сіе наипаче мы должны испышащь съ Ап. Павломъ въ высокихъ скорбяхъ и искушеніяхъ, прежде нежели съ нимъ познаемъ и согласимся на сіе ошъ всего сердца. Никшо ничего не можешъ о семъ знашь, кромв шого, который двйствительно находишся или находился въ скорбяхъ осшавленія, и слъдовашельно никшо не имъешъ достовърнаго познанія о великомъ милосердіи Божіемъ, какъ онъ. Прекрасно говоряшть: мы ничего не можемо сдълать безо Бога;сказашь эшо легко, но никшо не моженть оправдашь сіе самымъ дѣломъ, живымъ, опышнымъ познаніемъ, кромв того, кто дъйствишельно испышалъ свою немощь и ницешу.

Когда учинть и управляенть Самъ Богъ, шогда разумъ долженъ покомпься; уроки и пупни Божіи выше разума. — Тв, кошорые шолько что учатся Божіей премудрости, обыкновенно бывають врагами швхъ, которые истинно знають ее.

Digitized by Google

Доколь человькъ еще извиняещъ себя, доколь желаещъ самъ собою и не совершенно всего ощрекся; дошоль онъ не можещъ получищь высшей въры. Его въра смощришъ сквозь гусшъйщую шьму, и свъшъ не осіяваещъ его. Хощя свъшъ сей находищся въ душь его, но душевное око не видищъ онаго. – Сей человъкъ находищся въ чужой земль, гдъ не знаещъ ни языка, ни дороги, да не имъещъ и денетъ для своего содержанія.

Когда шы привязань бываешь къ земль, радуещься; когда къ небу, шакже радуещься. Но кшо всшупиль въ сосшояніе кресша, шошъ не можещъ касашься ни земли, ни неба; для шого нъшъ мъсша ни вверху, ни внизу, гдъ бы онъ могъ приклонишъ свою голову; шому совершенно не за чшо держащься: онъ бываенть весь въ шоскъ. Здъсь душа, подобно Господу висъвшему на кресшъ, находишся между небомъ и землею.

----

Человѣкъ ścerда имѣешъ въ виду чшо нибудь будущес, и ожидая онаго чувсш-

вуешть радосшь. Но Богь ошъемленть у́ него сею радосшь, дабы родишь въ немъ исшинное, глубокое воздыханіе: ибо шакое воздыханіе есшь самый цълишельный бальзамъ для дущи.



• Digitized by Google

•

٠

1

• ,

•

### ОГЛАВЛЕНІЕ

Одиннадцатой части.

Стран.

#### **1. ИИСАНІЯ СВЯТЫХЪ ОТЦЕВЪ:**

#### п. христіанское ученіе:

| I. | Христіанская жизнь по расположе- |      |
|----|----------------------------------|------|
|    | нію сердца и убъжденію разума.   | 56.  |
| 2. | Совъты Христіанамъ, желающимъ    |      |
|    | бышь истинными Христіанами       | 220. |
| 3. | Свойства Христіанской кротости.  | 257. |
| 4. | Свътъ и истина                   | 276. |
| 5. | Сила воскресенія Христова        | 387. |
| 6. | Разсужденіе объ Ангелъ Храни-    |      |
|    | шелв                             | 301. |
| 7. | Письмо къ другу                  | 336. |
|    |                                  |      |

#### п. духовная исторія:

О Мученикахъ Палесшинскихъ. (При-

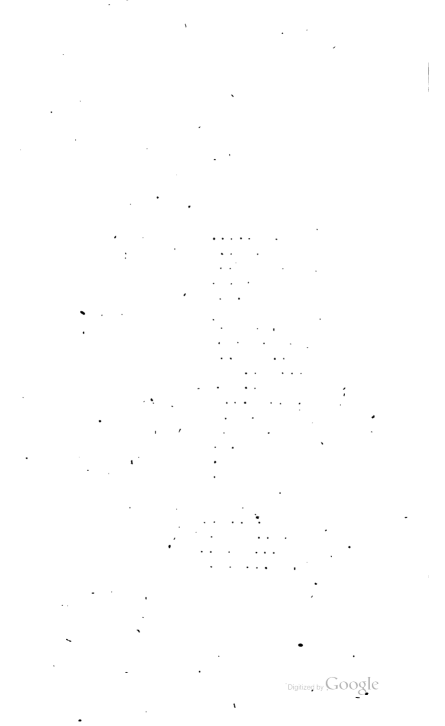
# погръшности

Въ одиннадцатой части.

Напетатано:

**Читай:** 

| Стран. строк.                              |
|--------------------------------------------|
| 9 — 26. Уподіанонъ Уподіаконъ              |
| 25 — 6. Палестиною Палестинскою            |
| <b>97</b> — 1. рудокошке рудокопни         |
| 28 — 22. Не поремънявшесь Не перемънявшися |
| 74 — 22. расположність расположеність      |
| 103 — 7. въруенъ въруепъ                   |
| <b>161 —</b> 20. зенлю зенлею              |
| 162 — 24 луцу лицу                         |
| 269 — 24. останута останутся               |
| 187 — >3. съ него,, съ нею                 |
| 192 — 21. заблуждяніе з блужденіе          |
| 196 — 7 путипути                           |
| 199 — 22. ра его зунь розунь его           |
| 204 — 24. КЪ ОДЕЖДЫ ВЪ ОДЕЖЦЫ              |
| 216 — 1. Взгланенть Взгланенть             |
| 230 — 16. доказываще Арказываеще           |
| 232 — 18. Писанія Писаніо                  |
| 236 — 5. слъпленіе ослъпленіе              |
| 12. преставнить представнить               |
| — — э3 въ сердце въ сердцъ                 |
| 258 — З. движенія движенія                 |
| 294 — 20. подраженію подражанію            |
| 313 — 13. свою Своего                      |
|                                            |



# **КРИСТІАНСКОЕ ЧТЕНІК**

#### ежемъсячное издание

## при

## САНКТПЕТЕРБУРГСКОЙ ДУХОВНОЙ

#### АКАДЕМІН.

Наздани на основание Апоснолъ и Пророкъ, сущу красугольну саноху Інсусу Хрисшу. Ефос. 2, 20.

#### 12

# ЧАСТЬ ДВЕНАДЦАТАЯ.

#### САНКТПЕТЕРБУРГЪ,

іъ Типографія Медицинскаго Департамента Министерст. Внутр. Дълъ.

#### 1 8 2 3.

INT COLLEGE LINK. C09119:----protable

Опть Цензурнаго Комишета, учрежденнате при Санктпетербургской Духовной Академія, печатать позволено съ твых, чтобы до выпуска изъ Типографіи представлены были въ Цензурный Комитеть сель экземпляровъ сей книги, для препровожденія оныхъ, куда слъдуеть, во основанія узаконеній. С. Петербургъ, Севи. 12 дня 1823 года.

. наріи Ректоро Архимандрить Полькароб.

İ.

# ПРЕПОДОБНАГО ОТЦА НАШЕГО Симеона новаго вогослова

152

## Деятельныя и Богословския Главы \*).

1. Въра сосшоншъ въ шомъ, чшобы для Хрисша умерешь за Его заповъдь, и смершь сію признаващь причиною жизни, бъдность счищащь за богашсшво, низкосшь и презръніе ошъ другихъ за исшинную славу и знаменищосщь, и, не имъя ничего, въроващь, чщо имъещь все, но между шъмъ сниски-

\*) Хошя въ сихъ главахъ многое ошносищся къ иноческой жизни; но многое шакже весьма полезное ошносишся и ко всъмъ Хрисшіанамъ. По сему онъ и предсшавляющся Чишащелямъ, 'между кощорыми впрочемъ много и Иноковъ. вать себь неизследимое богатство познанія о Христе, (Ефес." 3, 8. 4, 13.) а все видимое презирать, какъ грязь и дымъ.

2. Въра во Хрисша состоитъ въ томъ, чтобы не только презирать пріятности жизни, но сверхъ того съ твердостію и постоянствомъ переносицъ всякое искутеніе, встръчающееся намъ въ печали, въ оскорбленіяхъ и въ другихъ случаяхъ, доколъ не угодно будетъ Богу воззръть на часъ. Ибо сказано: терпя потерпъхо Господа и енято ли. (Псал. 39, 2).

3. Тѣ, кошорые родишелей своихъ въ чемъ нибудь предпочишающъ заповъди Божіей, не имъющъ въры во Хрисша. Собсшвенное сознаніе безъ сомиънія осудищъ ихъ въ шомъ, еспьли шолько они имъющъ живое сознаніе о своемъ невъріи. А върующихъ свойсшво шаково, чщо они никогда ни въ чемъ не пресшупающъ заповъди Великаго Бога и Спасищеля нащего Інсуса Хрисща.

4. Въра во Хрисша, Бога исниннаго, раж-

лаеть желаніе добра и сшрахь мученій. Желаніе лучшаго и спірахъ мученій ведсшъ къ точному соблюденію заповъдей. Точное соблюденіе заповъдей вразумляеть людей въ собственной ихъ немощи. Помышленіе о авиствительной немощи нашей заставляеть насъ помнишь о смерши. А шошъ, въ комъ поселилось помятование о смерти, самь будешть усильно стараться познать, что съ нимъ будетъ по отшествіи и переселеніи изъ сей жизни. А кшо усиливается познать будущее, тоть прежде долженъ лишишься всего насшоящаго. Пошому чио кшо хошя нъсколько пристрасшень къ насшоящему, шошь не можетъ имъть полнаго въдънія о будущемъ. Хошя бы по устроенію Божію и вкусиль онь сего въдънія, но есшьли топтчась не отриненть того, къ чему пристрастень, не предастися совершенно оному въдъ-質 нію, такъ чтобы ничего не согласнаго съ нимъ по своей волъ не имъпь въ умъ своемъ: що взящо будетъ оптъ него и то въдение, какое онъ думаетъ иметь.

5. Отречение отъ міра и совершенное удаление, съ которымъ сопряжено устране-

Digitized by Google

ніе ошъ всѣхъ предмешовъ жизни, ошъ обычаевъ, мнѣній и лицъ, шакже ошреченіе ошъ плоши и воли, великую досшавляещъ пользу шому, кщо съ горячносщію ошрекся ошъ нихъ въ корошкое время.

6. Убѣгая міра, смощри въ самомъ началь, не соглащайся на що ушѣшеніе, чшобы жишь въ мірѣ, хошя бы и всѣ родсшвенники и друзья понуждали шебя къ шому. Эщо внушающъ имъ демоны, дабы какъ нибудь цощущищь пламень сердца швоего. Ибо есшьли они не вовсе осшановящъ швою рѣшимосшь, що безъ сомнѣнія ослабящъ и обезсилящъ ее.

7. Видя, чшо щы мужествень и непреклонень ни къ какимъ сладостямъ жизни, демоны будто бы къ состраданию преклоняющъ твоихъ родственниковъ, заставляя ихъ плакать и рыдать о тебъ въ глазахъ твоихъ. Но то за подлинно знай, чщо когда ты будеть непреклоненъ и въ тъхъ же останеться мысляхъ; тогда увидищь, что и они на тебя возъярящся и вдругъ воспылають ненависнию и, какъ отъ врага,

6

станущъ отвращаться отъ небя, и сное тръть на тебя не захотять.

8. Видя негодованіе на шебя родишелей, брашьевь и друзей швоихь, смвйся надь демономь, кошорый шакь многоразлично ухищряешся прошивь шебя. Но между швмъ съ боязнію и съ великою поспвшносшію устранись, и прилежно моли Бога, чшобы скорве достигнуть шебь до присшани благаго Оща, въ которой бы Онъ успокоиль утружденную и обремененную дущу швою. Ибо на морь жизни сей много случаевъ къ бъдсшвію и совершенной погибели.

9. Кшо хочешь возненавидель мірь, люпть во глубине души должень имель любовь ць Богу и непресшанно помнишь о Немь. Поелику ничшо более сего не содействуеть къ шому, чшобъ осшавищь все съ радосшію и бросищь какъ умещы.

10. Вовсе не желай осшавашься въ міръ, ни по основашельнымъ ни по неосновашельнымъ причинамъ: но какъ скоро призванъ будещь, шончасъ послущайся. Ибо ничшо шакъ не пріяшно Богу, какъ гошовноснь наша. Лучше скорое послушаніе съ недосшаниками, нежели медленносшь съ великимъ богашсшвомъ.

11. Есшьли мірь и все въ мірь преходишь, а единь Богь нешльнень и безсмершень, шо радуйшеся шь, кошорые для Него осшавили шльнное. Тльно же есшь не шолько богашсшво и деньги, но и всякое удовольсшвіе и наслажденіе гръховное. Только заповьди Божіи сущь свышь и жизнь: всь Бакь называющь ихь.

12. Бранть! еспьля шы почувствоваль горячее расположеніе и прибъгь въ обищель, яли къ ощцу духовному; що, хощя бы и позволена шебъ была ощъ него, или ощъ подвизающихся съ шобою брашьевъ, для нъкоего ушъшенія баня, или особенная пища, или иныя удовольсшвія, не принимай сіе; но всегда гошовъ будь къ посту, къ терпьнію непріящностей, къ крайнему воздержанію, щакъ чщо ежели получишь позволеніе ощъ ощца швоего въ Господъ, принящь оное ушъщеніе, окажещься ему послущнымъ и въ щомъ

Digitized by Google

8

пе ноступить по собственной воль; а тьмъ, что ты не съ радостію приняль шо, чего по своей воль не сталь бы дълать, душъ своей доставить пользу. Соблюдая сіе, будеть всегда и во всемъ постникъ и воздержникъ, и собственной воли вовсе отректійся. Сверхъ сего соблюдеть неутастимъ пламенное расположеніе сердца твоего, которое понуждаетъ тебя все презирать.

13. Когда демоны, сдълавъ съ своей сшороны все, не возмогушъ поколебашь или остановить Богоугоднаго нашего намъренія, тогда подходять они къ лицемърно набожнымъ, и посредсшвомъ ихъ покушающся положишь препоны подвижникамъ. Сперва они, какъбы любовію и состраданіемъ побуждаясь, убъждающь подвижниковь, сколько нибудь дашь успокоенія шелу, дабы, говоряшь они, не ослабъло шъло и не впало въ уныніе; потномъ призывающъ ихъ въ безполезныя беседы, чшобы шерять въ нихъ целые дни. Есшьли кшо изъ усердныхъ подвижниковъ послушаеть ихъ, и уподобится имъ, то сами же они насмъюшся надъ его погибелію, Естьли же кто не склоняется на слова ихъ, ио отъ всего устраняется, и ведетъ себя скромно, не дерзко; то они начнутъ его ненавидъть и всъ средства употребятъ, чтобы и изъ обители выгнать его. Поелику постыдное тщеславіе не терпитъ видъть предъ собою похваляемаго смиренія.

14. Досадно шщеславному, когда онъ вндишъ, чщо смиренный человъкъ проливаешъ слезы и двоякую получаешъ себъ пользу: одну, чщо Бога на милосшь оными преклоилешъ, другую, чщо и людей не хощя возбуждаешъ къ похвалъ.

15. Послѣ шого, какъ шы всего себя предаль духовному своему ощцу, знай, чию все швое сдълалось чужимъ, и люди и вещи и деньги; безъ него не рѣшайся ни дѣлашъ, ни предпринимашь чшо либо съ ними. Да и не проси у него ни малой вещи, ни больщой, развъ самъ онъ по своему произволу или прикажешъ чшо взяшь шебѣ, или собсшвенноручно дасшъ шебѣ.

16. Безъ ощца швоего по Богѣ не подавай милосшыни изъ шѣхъ денегъ, какія

10

шы принесъ съ собою. Да и нисколько не бери ихъ у него даже чрезъ посредника. Ибо лучше шебъ бышь и слышь нищимъ и сшранникомъ, нежели сыпашь деньги или давашь убогимъ, при первомъ всшупленіи въ обишель. Съ чисшою върою все ощдай въ руки духовнаго ощца, какъ въ руки Божіи.

17. И воды напишься не проси, хошя бы шы и сгараль ошъ жажды, пока самъ собою не позволишъ шебѣ духовный швой ошецъ. Томи самаго себя, и дѣлай себѣ насиліе, вѣруя и самъ въ себѣ разсуждая, чщо есшьли хощешъ Богъ и шы сшоищь шого, чшобъ дали шебѣ пишь, що безъ сомнѣнія ошкроешъ онъ ощцу швоему и сей скажешъ шебѣ: пей. И шогда пей съ чисшою совѣсшію, хошя бы що случилось и не во время.

18. Нѣкшо на опышѣ снискавшій духовную пользу и имѣющій швердую вѣру, свидѣшельсшвуясь Богомъ въ исшинѣ словъ своихъ, сказывалъ: я положилъ самъ себѣ за правило никогда не просишь у ошца моего ни ѣсшъ, ни пишь, и ошнюдь ничего не предпринимащь безъ него, пока Богъ не ощ-

11

¥

Digitized by Google

кроепть ему, и онъ не прикажещъ мнв. И при всемъ эшомъ, говорилъ онъ, я никогда не погръщилъ въ моемъ правилѣ.

19. Кшо имвешъ живое доввріе къ ошцу своему по Богь, шошъ, взирая на него, думаешъ, чшо взираешъ на самаго Хрисша, и съ нимъ ли будучи, или слъдуя за нимъ, швердо въруещъ, чшо онъ со Хрисшомъ находишся и за Хрисшомъ слъдуешъ. Таковый никогда не пожелаешъ бесъдовашъ съ къмъ либо другимъ, не предпочшешъ ни чего мірскаго шому, чшобъ помнишь о Немъ и любишь Его. Но чшо болъе или полезнъе въ насшоящей и въ будущей жизни, какъ бышъ со Хрисшомъ? и чшо прекраснъе или сладосшнъе лицезрънія Его? Есшьли же и бесъдоващъ съ Нимъ удосшоишся кщо, що изъ сей бесъды почерпаешъ жизнь въчную.

20. Кшо съ сердечнымъ расположеніемъ любишъ злословящихъ Его, или обижающихъ и чшо нибудь у него ошнимающихъ, и за нихъ молншся; шошъ въ крашкое время восходишъ на высокую сшепень. Сіе, происходя въ чувсшвѣ сердца, повергаешъ мыслящую

ţ

силу въ бездну смиренія и въ испочники слезъ, въ кошорыхъ пошопляешся шройсшвенная сила дущи; а между шѣмъ возносишъ умъ на небо безспрасшія и дѣлаешъ его способнымъ къ созерцаніямъ, и, давая вкусишь ему шамошнихъ сладосшей, доводишъ его до шого, чшо онъ все въ насшоящей жизни счишаешъ за умешы, даже и самую пищу и пишіе не съ сладосшію, и не часшо принимаешъ.

21. Подвижникъ долженъ спларашься, чшобъ не шолько удалящься худыхъ дълъ, но бышъ свободнымъ и оптъ прошивныхъ желаній и мыслей, а занимашься всегда душеполезными и духовными размышленіями, дабы шакимъ образомъ не имъшь забощы о жишейскомъ.

22. Какъ обнажившій все свое шѣло есньли на глазахъ будешъ имѣшь покрывало и не захочешъ сняшь онаго и сбросишь, що не можешъ, при одной нагошѣ прочихъ часнией шѣла, видѣшь свѣшъ: шакъ и шошъ, кию презрѣлъ всѣ вещи и богашсшво и ошсшалъ ошъ самыхъ страсшей, есшьли пришомъ не освободищъ душевнаго ока своего

ощъ помышленія о жишейскомъ и ощъ худыхъ мыслей, никогда не увидищъ умнаго свъша, Господа нашего Іисуса Хрисша и Бога.

23. Чщо покрывало для глазъ, що мірскія мысли и жишейскія помышленія для ума, ока души. Пока онъ остаются, дотоль не можемъ видъть, а какъ скоро сняты будущъ памятованіемъ о смерши, то ясно увидимъ свътъ истинный, который прособщаето велкаго селовъка идущаго еб горній лірб.

24. Кшо слъпъ ошъ рожденія, шошъ не уразумъешъ и не повъришъ написанному наии: но кшо одаренъ зръніемъ, шошъ самъ скажешъ, чщо слова наши исшинны.

25. Видящій чувственными очами знасть, когда ночь, когда день, а сліпой ни шого ни другаго не знаеть. Такъ духовно прозрівшій, и видящій мысленными очами, узрівь истинный и неприступный світь, какъ скоро опть небреженія обратится къ прежней сліпоть и литится світа, весь-

ма ощушишельно почувсшвуенть его лишеніе, и узнаенть, ошъ чего сіе случилось. А клю слёпь онть рожденія, шошъ ни по опушу, ни по действію не знаенть сего, а шолько по наслышке услышинть и научишся шому, чего никогда не видель; и буденть разскавывань другимъ, чщо слышалъ, между шемъ какъ ни самъ онъ, ни слушающіе его не внаюнть, о чемъ они говорянть между собою.

26. Не возможно вмъсшъ и плошь пресыщащь брашнами, и духъ услаждащь духовными Божесшвенными красошами. По шой мъръ, какъ будешъ кшо угождашь чреву, лишишъ себя созерцанія оныхъ красошъ; по мъръ же изнуренія шъла сшанешъ насыцашься и духовною пищею и ушъшеніемъ.

27. Оставимъ все земное, не полько богашство и злащо и все нужное для жизни, но и желаніе оныхъ совершенно изгонимъ изъ душъ своихъ. Возненавидимъ не полько удовольствія птела, но и скошскія движенля его и попицимся умершвишь его прудами. Поелику посредствомъ птела действують и совершаются все чувственныя пожеланія. Когда оно живо, шогда по необходимосния мершва душа наша и неудобопреклонна къ Божесшвеннымъ заповъдямъ, или даже и вевсе непреклонна.

28. Какъ пламень всегда сшремишся вверхъ, и наипаче когда сшанешь шрогашь шо вещество, кошорое горишъ: шакъ и сердце ищеславнаго не можешъ унижашъся. Но какъ скоро скажешь ему чшо нибудь къ его пользв, що онъ болве и болве возносищся. Есшьли обличающъ его, или насшавляющъ, шо онъ сильно прошиворвчищъ. Есшьли же хвалящъ и умоляющъ, що до безумія надмеваешся.

29. Человѣкъ, кошорый усиливаешся прекословишь, есшь самъ для себя мечь съ обѣихъ сшоронъ осшрый; онъ самъ не зная умерщвляешъ свою душу и удаляешъ ее ошъ жизни вѣчной.

**Зо.** Прекословящій подобенъ измѣннику, произвольно переходящему на сшорону враговъ своего Государя. Прекословіе есшь уда, на коей приманка самооправданіе. Имъ-

шо обманываясь мы проглашываемъ самую уду.грѣха. По сему обыкновенно бѣдную душу уловляюшъ злые духи за языкъ и горшань, и иногда поднимаюшъ ее на высошу гордосши, иногда погружаюшъ въ бездну грѣха, и шакимъ образомъ она съ падшими съ неба осуждаешся.

31. Кшо будучи безчесшимъ или обижаемъ опгъ другихъ, сильно скорбиптъ въ сердцв, шошъ изъ шого долженъ познашь, чшо онъ внутрь себя носитъ древняго змія. Естьли съ молчаніемъ перенесетть обиду, или съ глубокимъ смиреніемъ отпвъчать будеть обидящему, то онъ темъ ослабилъ и сокрушиль сего змія. Есшьля же съ досадою, станещь прошиворъчные и говорить будеть съ дерзостію, то тъмъ далъ силу змію излить ядъ въ сердце его, и немилосердо пожирать всю его внутренность; такъ что съ сихъ поръ онъ ежедневно усиливаясь пожираешъ весь успъхъ въ добръ и кръпосшь несчастной души его; и человъкъ шогда живешъ шолько для грѣха, а вовсе мершвъ для правды.

Члсть XII.

32. Когда захочешь отречься отгъ всего и научиться жить по Евангелію, то не повъряй себя неопытному и зараженному страстьми наставнику, чтобъ вмъсто Евангельской жизни не научиться дьявольской. Поелику отъ хорошихъ учителей хорошему и научиться, а отъ худыхъ худому, равно какъ отъ худыхъ съмень върно будетъ худая и жатва.

33. Молипівами и слезами проси Бога, читобы Онъ послалъ шебъ пушеводищеля не зараженнаго сшрасшьми, и свяшаго. И самъ изслъдывай Божесшвенное Писаніе, а наипаче касающіяся до дъяшельности писанія Свяшыхъ Отцевъ, дабы, сравнивая съ ними предлагаемое пебъ опъ насшавника и насшоятеля ученіе и житіе, какъ въ зеркалъ могъ ты видъть и распознавать его, и что согласно съ Писаніемъ принимать къ сердцу и содержать въ умъ, а что подложно и несогласно, то отличать и отвергать, чтобы не быть въ обманъ. Знай, что обманщиковъ и лжеучителей много въ нынътнія времена.

34. Всякъ тотъ обманщикъ, кто, самъ ничего не видя, берепися бышь путеводите-

лемъ другихъ, и послъдующихъ ему ввергаешъ въ бездну погибели по слову Господа: слъпой, естьли поведето слъпаго, то оба упадуто во ялиу. Маш. 15, 14.

35. Кщо слёпъ въ одномъ, шошъ весь слёпъ и во всемъ; а кщо можещъ видёшь одно, шошъ можещъ видёшь все. Хощя онъ не смощришъ на все видимое, однако можещъ видёшь все, можещъ шакже и удалишься ощъ видимаго. Такъ кщо находишся и видищъ въ Богѣ, видищъ все; но и находясь среди всего, онъ можещъ не видёщь ничего. Видящій въ семъ одномъ и чрезъ сего одного видищъ и самаго себя и все, но сокрывшись въ немъ, можещъ ничего не видёщь.

36. Кшо во внушреннемъ разумномъ и умномъ человѣкѣ ощушишельно и опышно не облекся во образъ Господа нашего Іисуса Хрисша, небеснаго человѣка и Бога, шошъ есшь шолько плоть и кровь, и посредсшвомъ словъ не можешъ переняшь чувсшвованія духовной славы. Такъ какъ и слѣпые ошъ рожденія посредсшвомъ однихъ словъ не могушъ познащь солнечнаго свѣша.

19

Digitized by Google

37. Слышацій шакимъ образомъ и видящій и чувствующій, знаеть силу словъ сихъ, такъ какъ онъ уже носить на себѣ образо Небеснаео, и пришело во зрѣлость мужа, во мѣру полнаео возраста Христова. Ефес. 4, 13. И находясь въ такомъ состоянія, можетъ хорото руководствовать стадо Божіе по пути заповѣдей Божіихъ. Но кто не знаетъ сего и не таковъ, тотъ очевидно не имѣетъ у себя душевныхъ чувствъ проясненныхъ и здоровыхъ. Ему гораздо лучше самому быть подъ руководствомъ, нежели водить другихъ съ опасностію.

38. Кшо на своего насшавника и пушеводишеля смошришъ какъ на Бога, шошъ не можешъ прекословишь. Есшьли же онъ думаешъ и говоришъ, чшо онъ и шо и другое имѣешъ, шо пусшь знаешъ, чшо онъ обманываешся. Ибо онъ не знаешъ, какое преданные Богу имѣюшъ расположение къ Богу.

39. Кшо въруешъ, что въ рукъ пасшыря его находится и жизнь и смершь его, тотъ никогда не станетъ противоръчить.

20

Digitized by Google

4

Опть невъдънія сего раждается прекословіс, которое причиняеть уму въчную смерть.

40. До выслушанія опредѣленія виновному можно еще говоришь о дѣлѣ своемъ предъ судіею въ защищеніе себя. Но по изслѣдованіи дѣла и опредѣленіи ошъ судіи онъ ни въ чемъ уже не прекословишъ исполнишелямъ казни, ни въ маломъ ни въ большомъ,

41. Равнымъ образомъ Монаху прежде входа въ сіе судилище и открытія сердечныхъ шаинъ своихъ, можно нъкопторымъ образомъ прекословить, то по невъдънію, то и съ намъреніемъ ушаишь свои посшупки. Но послъ открытія мыслей и чистосердечнаго признанія, не можно ему прекословить предъ судіею по Богь и начальникомъ CBOимъ, хопия бы що вело къ смерши. Ибо Монахъ лишь только вошелъ въ сіе судилище, и обнаружилъ сокровенности сердца своего; шо въ самомъ началъ удосшовъряешся, естьли онъ хощя мало имветть познанія, что онъ достоинъ безчисленныхъ смершей, и въруепть, что своимъ послущаніемъ и смиреніемъ можешъ освободиться ошъ всякаго

наказанія и мученія, есшьли шолько во всей шочности уразумѣлъ сію шайну.

42. Кшо нензгладимо хранишъ сіе въ умѣ своемъ, шошъ никогда не огорчишся въ серд цѣ, есшьли его насшавляющъ, или вразумляюшъ, или обличающъ. Ибо подверженный шаковому злу, що есшь, навыку прекословишь и недовѣрящь своему духовному ошцу и насшавнику, еще въ сей жизни жалкимъ образомъ сшремишся въ ровъ и въ бездну ада, и дѣлаешся жилищемъ сашаны и всей его нечисшой силы, какъ невѣрный и сынъ погибели.

43. Умоляю шебя, послушникъ, безпрерывно имъть сіе въ мысляхъ своихъ, и всемърно сшараться, чпобы не подпаспъ вышесказаннымъ адскимъ порокамъ, но всякой денъ пламенною душею просить Бога и говорить: Боже и Господи всъхъ тварей, имъющій власть надъ всякимъ дыханіемъ и жизнію, Ты одинъ можеть исцълить меня, услыши моленіе несчастнаго, и наитіемъ Святаго Твоего Духа умертви гнъздящагося во мнъ змія, и дай мнъ бъдному и ни-

какой добродътели не имъющему, упасть со слезами къ ногамъ свящаго ощца моего, и преклони, свящую душу его къ состраданію о мнѣ; и дай, Господи, смиреніе сердцу моему и мысли, какія свойственны грѣшнику, объщавшемуся каяться предъ Тобою, и не оставь вовсе души, которая однажды Тебѣ обрекла себя и исповѣдала, и вмѣсшо всего міра избрала Тебя и выше всего поставила. Ты знаеть, Господи, что я желаю спасенія, не смотря на то, что порочная привычка моя ставить мнв препону. Но Тебъ, Владыко, возможно все, чшо. невозможно людямъ.

44. Тъ, кошорые во храмъ благочестія, со спрахомъ и препетомъ положили швердое основаніе въры и надежды, и на камени послушанія духовнымъ ощцамъ непоколебимо посшавили ноги свои и, какъ изъ Божіихъ устъ, слушаютъ предписываемое сими ощцами, и на семъ основаніи послушанія, безъ всякаго сомнънія, назидаютъ себя въ смиренія души, скоро успъютъ въ добродътели. И успъютъ въ великой и первои оной добродътели, въ самоотреченія. Поелику поступать до чужой, а не по своей воль, не только составляеть отречение отъ собственной души, но и умерцвление себя для всего вообще мира.

45. Кшо прекословилъ своему духовному ощцу, о шомъ радуюшся злые духи; а о смиряющемся даже до смерши чудяшся Ангелы. Ибо онъ дълаешъ дъло Божіе уподобляясь Оыну Божію, кошорый послушенъ былъ Ошцу своему до смерши, и смерши кресшной.

46. Великое и безвременное сокрушеніе сердца омрачаешъ и возмущаешъ умъ, изгоняетъ изъ души чисшую молишву и умиленіе, и производишъ въ ней сердечную болѣзнь, а потомъ ожесточеніе и крайнее ослѣпленіе; а посредствомъ сего демоны въ людяхъ по духу живущихъ производятъ отчаяніе.

47. Когда сіе встрътится съ тобою, Монахъ, и ты будещь чувствовать въ дутъ своей великую ревность и желаніе быть совершеннымъ, такъ что желалъ бы ты всякую заповъдь Божію исполнить, и даже

въ праздномъ словѣ не пре упишь, не погрѣшишь, и ни въ чемъ не опистать отъ древнихъ святыхъ мужей, ни въ дъятельноспи, ни въ познаніяхъ, ни въ созерцаніи, но между шъмъ будешь дълапь себъ препятствія со стороны врага, свющаго плевелы унынія, и не допускающаго до шакой высопы свяшости, ибо онъ будетъ внушать тебъ помыслы унынія, и говоришь: не можно шебъ спастись среди міра и сохранить не упусшишельно всъ заповъди Божіи: тогда ты сядь въ какомъ нибудь углу обишели, войди въ себя, собери свои мысли, дай душъ швоей добрый совъть, и скажи ей: сто цнываешь, душа моя, и сто смущаешься? Уповай на Бога, ибо я исповъдаю, тто спасеніе лица лоего не дъла мон, но Богв лой. Псал. 41, 6. Кто дълами закона оправдишся? Не оправдается предв Тобою, Господи, ни одинд живущій. Псал! 142, 2. Но въруя въ самаго Бога моего я надъюсь спасшися даромъ, по неизреченному Его милосердію. Ошойди отъ меня, сатана! Господу Богу моему покланяюся, и Ему съ самой юности моей служу. Онъ можетъ спасти меня по одной своей милосши. Удались ошъ меня! Да воспрешишъ шебъ Богъ, кошорый создалъ меня по образу и по подобію своему.

48. Богъ ничего другаго отъ насъ человъковъ не требуетъ, какъ только, чтобы мы не гръшили. А сіе не есть дъло закона, но строгое сохраненіе образа Божія и вытняго достоинства. Въ такомъ-то находясь состоянія по естеству, и нося на себъ свътлую одежду Духа, въ Богъ пребываемъ, и Онъ въ насъ; при томъ по усвоенію называемся богами и сынами Божіими, имъя на себъ печать свъта въдънія Божія.

49. Безпечность и тяжесть тьла оть льности и небреженія, переходя къ душь, уклоняють ее отъ исполненія обыкновеннаго правила, и производять тьму въ мысляхъ и уныніс, отъ чего вкрадываются въ сердце помыслы боязливости и богохульства, такъ что искушаемый духомъ безпечности не можетъ войти и въ обыкновенности не можетъ войти и въ обыкновенное мъсто молитвы, но совершенно нерадитъ о ней, и о Создателъ вселенныя мыслитъ несообразно съ здравымъ разсудкомъ. Почему зная причину, и зная откуда сіе

произошло, скорѣе войди въ обыкновенное мѣсшо молишвы швоей, и повергшись предъ человѣколюбивымъ Богомъ, съ сердечными воздыханіями, въ скорби и слезахъ молись объ освобожденіи шебя ошъ шяжесши безпечносши и худыхъ помысловъ. Есшьли шакимъ образомъ будешь усильно сшучашься, скоро дана шебѣ будешъ свобода.

50. Кшо имвешь чистое сердце, шошь побѣдиль боязливость; а кшо еще очищаеть его, тоть иногда преодолвваеть ее, а иногда самь оть ней преодолввается. Кщо же вовсе не подвизается, тоть или совершенно безчувствень, и предавшись страстямь и злымь духамь, сверхь тщеславія, заражень еще высокоуміемь, и будучи ничто почитаеть себя чемь - то, или уже давно рабь и невольникь боязливости, трепещеть какь дитя по уму, и стращится страха тамь, гдв нвть страха и боязни для боящихся Господа.

51. Кшо боишся Господа, шошъ не боишся ни покушеній демоновъ, ни безсильныхъ нападеній ихъ, ни угрозъ ошъ злыхъ людей. Но будучи весь, какъ пламень какой, или горящій огонь, днемъ и ночью ходя по непроходимымъ и мрачнымъ мѣсшамъ, онъ прогоняешъ демоновъ. Не онъ ошъ нихъ, а они ошъ него бѣгушъ, чшобъ не сожегъ ихъ исходящий ошъ него пламенный лучь Божесшвеннаго огня.

52. Кшо ходишъ въ сшрахѣ Божіемъ, шошъ, обращаясь среди злыхъ людей, ничего не боишся: онъ внушрь себя имѣешъ сшрахъ Божій и носишъ непобѣдимое оружіе вѣры. Съ симъ - шо оружіемъ онъ силенъ и можешъ дѣлашь все, и даже шо, чшо для многихъ кажешся шруднымъ и невозможнымъ. Какъ исполинъ среди обезьянъ, или какъ рыкающій левъ среди псовъ и лисицъ, онъ швердо надѣешся на Господа. Твердосшію своего духа поражаешъ онъ ихъ, и усшрашаешъ, подъемля на нихъ слово премудросши, какъ желѣзный жезлъ.

53. Не шолько безмолвсшвующій или подчиненный, но и Игуменъ, начальсшвующій надъ многими, и самый даже пекущійся о шрапезахъ, долженъ бышь удаленъ ошъ забошливости, що есшь, непремънно долженъ бышь свободенъ ошъ всего жишейска-

28

го. Ибо естьли мы будемъ заботливы, то сдълаемся преступниками заповъди Божіей, которая говоритъ: не заботьтесь душею вашею, сто вамо всть, или сто пить, или во сто одъться. Потому сто всеео сеео ищуто язысники. Мат. 6, 31. 32. И въ другомъ мъстъ говоритъ: смотрите за собою, стобы сердца ваши не отяесались обояденіемо и піянствомо, и заботали житейскими. Лук. 21, 34.

54. У кого мысли заняшы жишейскими предмешами, шошъ не свободенъ. Ибо онъ связанъ забошливосшію и порабощенъ, хошя бы що для самаго себя онъ забошился, хошя бы для другихъ. Свободный ошъ жишейскихъ предмешовъ ни для самаго себя, ни для другихъ не забошишся жишейски, хошя бы що случилось ему бышь Епископомъ, хошя бы Діякономъ, хошя бы Игуменомъ. Впрочемъ и не будешъ онъ празденъ, и не осшавишъ безъ вниманія ничего и самаго неважнаго и малъйшаго, но дълая все и совершая для Бога, во всякомъ случаъ и во всей жизни будешъ дъйсшвовашь безъ забошливосши.

Digitized by Google

55. Не разрушай собсшвеннаго швоего дома, въ намърении строить домъ ближняго. Смотри, какъ это трудно и не удобно. Рътаясь на сіе, бойся, чтобъ и своего дома не разорить, и не потерять силъ, построить домъ ближняго.

56. Естьли шы не имѣешь совершеннаго равнодушія къ предмешамъ жишейскимъ и къ деньгамъ, шо не желай, чшобы вручено шебѣ было распоряженіе имуществомъ, дабы не прельстишься имъ, и вмѣсто награды за службу, не подпасть шебѣ наказанію, какъ вору и святютатцу. Естьли же Настояшелемъ принужденъ будешь принять управленіе: то въ дѣлахъ управленія будь, какъ огнь горящій; и худыя мысли прогоняя исповѣданіемъ и покаяніемъ, сохранить себя невредимымъ молитвами Настоятеля.

57. Кщо самъ не сдълался безсшрасшнымъ, шошъ не знаешъ, еспъ ли безсшрасшіе, да и не въришъ, чшобы кщо нибудь былъ шакой на землъ. Ибо возможно ли, чшобъ не ощрекщійся прежде самаго себя, и съ гошовносшію не пролившій крови сво-

ей для сей, поистинь, блаженной жизни, могъ подумань о другомъ, чшо онъ сдълаль сіе для снисканія безстрастія? Равно и топтъ, кшо думаетъ о себь, что имъетъ Духа Святаго, не имъя Его, никакъ не върингъ, когда слышишъ, что оказываются дъйствія Его въ имъющихъ Духа Святаго; и чщо есшь и въ нынъщнее время такой, въ коемъ дъйствуетъ и управляетъ Духъ Божій, подобно какъ въ Апостолахъ Христовыхъ и прочихъ древнихъ Святыхъ, или такой, кто явственно и въ полномъ ощущеніи видълъ сіе. Ибо каждый по собственному состоялію судитъ и о другихъ, каковъ кто, хорошъ ли или худъ.

58. Иное есть безстрастіе души, и иное безстрастіе тъла. Первое освящаетъ тъло собственною свъщлостію и осіяніемъ Духа, а послъднее само по себъ ни малой пользы не можетъ доставить имъющему его.

59. Кого изъ крайней бѣдности возводитъ Государь въ богашое состояніе и знаменитое достоинство, и одѣваетъ его въ свѣтлую одежду, и приказываетъ ему находить-

ся предъ лицемъ своимъ, шошъ съ восхищеніемъ смотрить на Государя своего, и какъ благодътеля любить его, и на одежду свою съ удовольствиемъ смотрипть, и достоинсшво свое признаеть, и богатство свое видипъ. Такъ и Монахъ, который исшинно удалился опть міра и мірскихъ вещей, и пришелъ ко Христу, будучи явно къ Нему призванъ, на высощу духовнаго созерцанія чрезъ исполненіе заповъдей Божінхъ возведенъ, и самаго Бога непресшаннно предъ собою видипть, и сдълавшуюся надъ собою перемъну ясно понимаешъ; ибо видишъ всегда благодать Духа осіявающую и украшающую его, каковая благодашь и одеждою называешся, и царскою порфирою. Или лучше, сія одежда есть самъ Христосъ Господь; ибо върующе въ Него, въ Него облекающся.

бо. Многіе чишающъ Священное Писаніе, и иные слушающъ, когда его чишающъ. Но не много шакихъ, кошорые правильно могушъ понимащь силу и смыслъ чишаемаго. Они сказанное въ Священномъ Писаніи иногда вовсе признающъ не върнымъ, или и превращно шолкующъ. Чщо говоришся о

насшоящемъ времени, що по ихъ мнѣнію ошносишся къ будущему; а чшо о будущемъ сказано, що принимающъ за исполнившееся или сбывающееся. И шакимъ образомъ нѣшъ у нихъ правильнаго сужденія и исшиннаго понящія о дѣлахъ Божесшвенныхъ и челоловѣческихъ:

61. Върные на всъхъ върныхъ должны взирашь, какъ на одного, и думашь, чшо въ каждомъ изъ нихъ есшь Хрисшосъ, и шакъ должны бышь расположены къ нему любовію, чшобъ гошовы были ощалиь за него жизнь свою. Ошнюдь мы не должны называль, или почишашь кого либо злымь, но на всвхъ смощръшь, какъ на добрыхъ, какъ мы сказали. Ибо есшьли и видишь шы, что иной подверженъ спраспямъ, що возненавидь не браша своего, а сшрасши на него воюющія. Естьли видищь, чию иной въ рабствв у похошей и порочныхъ привычекъ, що шъмъ болве пожальй, дабы и самъ шы не впалъ въ искушеніе, находясь среди окружащихъ шебя предметовъ.

62. Кию пришворень по лицемърсиву или ЧАСТЬ XII. 3

но дѣламъ нороченъ, или хошя на крашкое время зараженъ какою нибудь сшрасшію, или въ маломъ чемъ ошсшалъ ошъ другихъ по небреженію, пого не счищаюшъ наравнъ съ неповрежденными, но какъ негоднаго и вреднаго ощдаляющъ, дабы въ продолженіе времени не расшоргъ онъ узъ, связующихъ общежищіе, и не произвелъ раздѣленія въ нераздѣльныхъ, и псчали въ шѣхъ и другихъ. Идущіе впередъ будущъ печалищься о идущихъ позади, а сіи о шомъ, чшо они ошъ сшали ошъ середнихъ.

63. Какъ, бросивъ земля на пылающій въ печи огонь, пошушающъ его, пикъ и жишейскія забощна и всякаго рода пристрасшіе къ чему анбо и неваясному и наимальйшему охлаждающъ равгоръвшійся уже жаръ сердца.

64. Клю носыть въ себъ спрахъ смерния пошъ опъ всякой ници и пишія и красивой одежды будешъ опвращанься. Онъ не будеть вкушань съ удовольснивіенъ ялвба и пишь воды. Онъ доспиванию будетъ шълу шолько нужное, сколько доспиашочно въ поддержанію жизни, опреченися

ощъ собственной воли и сдълаентъ себя рабомъ всъхъ касательно послушанія, на него возлагаемаго.

65. Кто изъ страха мученій опідаль себя въ рабы ощцамъ своимъ по Богь, тотъ не будетть избирать такого послушанія, которое бы облегчало печаль его сердца, или которос бы ослабляло узы сего страха, и не будеть слушать техь, которые преклоняющъ къ шому или дружескимъ, или ласкательнымъ, или повелищельнымъ образомъ. Но лучше предпочтеть такое послушание, копорое увеличиваеть печаль, и захочеть такого, которое отягчаеть узы, и возлюбишть шакое, котторое усиливаешть мученія. И будешть находишься въ семъ состноянии, не ожилая никогда получить свободы. Чаяніе перемьны облегчаеть печаль, но сіе безполезно для искренно кающагося.

66. Всякому начинающему жишь Богоугодно, полезно имвшъ сшрахъ мученій ввчныхъ, и раждающуюся оптъ него печаль. Кшо мечшаешъ начашь двло безъ сей печали и узъ, шопть не на пескв шолько полагаешъ осно-

ваніе дѣлъ своихъ, но на воздухѣ, и безъ вслкаго основанія думаешъ соорудишь зданіе; чню совсѣмъ не возможно. Печаль сія раждаешъ всякую радосшь, и узы сіи расшоргаюшъ узы всѣхъ грѣховъ и спрасшей, и мученіе сіе ведешъ не на смершь, но въ жизню вѣчную.

67. Кщо не захочешть уклонишься и избъгнушь печали, раждающейся ошъ сшраха въчнаго мученія, но съ сердечнымъ расположеніемь примешь оную, и по мърь ся стьснить себя узами: шопть скорье пройденти пушь свой и спланенть предъ лицемъ Царя царей. Посль сего, лишь шолько воззришь онъ, холля не ясно, на славу Его, топтчасъ спадушь съ него узы, и мучишельный сшраху далеко убъжищь онть него, и печаль въ его сердив превращинися въ радоснь. И откроешся испючникъ, кошорый наружно испючаны будешъ непрестанно ручьями слезы, а внушренно въ душъ пинину, крошость и не изъяснимую сладость, также мужесниво и гошовносшь, свободно и безостановочно повиноващься всякой заповѣди Божіей. Сіе для начинающихъ не возможно, для дощеднихъ

36

до средины свойсшвенно, а для совершенныхъ исшочникъ сей дълаешся свъшомъ, ошъ кошораго сердце вдругъ премъняешся и перераждаешся.

68. Имъющій внутрь себя свътъ Всесвяшаго Духа, будучи не въ состояния снести сіе виденіе, падаеть ниць на землю, восклинаеть и вопість въ изумленіи и страхь. ибо видищь и чувствуеть въ себъ начто иревышающее природу, слово и понятие. Онъ бываетть подобень человѣку, у котораго бы какъ нибудь отъ огня загорълась внутренность. Будучи сожигаемъ огнемъ и не имъя возможносщи сносникь жженіе, человъкъ сей сшановищся какъ бы внъ себя, и самъ собою владешь не можешь. Огонь, слезами безпрерывно заливаемый и погашаемый, сильнье прежняго разжигаеть желаніе, и потому онъ обильно проливаешъ слезы, и шакимъ образомъ изліяніемъ оныхъ, какъ бы обмываясь, свъшлье блисшаешь. Когда же вовсе разгоръвшись сдълаешся щолько свъшъ, шогда исполняется слово сіе: Богь съ богами соединяется и познается ими, и прищомъ, можешъ бышь, сшолько, сколько уже

.

۲.

. •.

съ совокупляющимися соединился, и познавчинмъ ошкрылся.

бо. Прежде съшованія и слезъ, пусшь никшо пустыми словами насъ не обольщаетъ, и сами себя не будемъ обманыващь въ успъхъ благочестия. Нъптъ въ насъ покаянія, ни исшиннаго раскаянія, ни сшраха Божія въ сердцахъ нашихъ, и мы не познали еще самихъ себя, и душа наша еще не проникнуша чувствованіемъ будущаго суда и въчныхъ мученій. Ибо есшьля бы мы знали себя и снискали оныя добродъшели и проникнушы ими были, що и слезы тошчасъ проливали бы. А безъ слезъ ни жесшокость сердца нашего смягчиться не можетив, ни душа наша не снищетъ духовнаго смиренія, ни смиренными сдълашься не возъимъемъ силъ. Но кшо шакъ себя не устроилъ, тотъ не можешь соединишься съ Духомъ Свяшымъ; а не соединившись съ Нимъ чистопою, не можешь поставить себя и въ созерцание и познание Бога, и недостоинъ таинственно изучаться добродътелянь смиренія.

70. Клю носиль на себь видь добродь-

шели и по наружносши кажешся шакимъ, а во внушреннемъ человъкъ совсъмъ иной, и наполненъ, можешъ бышь, неправды, зависши, ненависши и гнуснаго сладосшрасщія, шакихъ многіе, имъя неочищенное око дущи и не могши узнавать ихъ по плодамъ ихъ, почищающъ за безстрастныхъ и святныхъ. А провождающихъ жизнь въ набожности, добродъшели и простотъ сердца, щакихъ, кошорые дъйствительно святны, починающъ наравнъ съ прочими людьми, и, пренебрегая ихъ, оставляютъ безъ вниманія и за ничто почитающъ.

71. Таковые говоруна и хвасшливаго прианающъ за человъка назидащельнаго и духовнаго, а молчаливаго и оберегающагося пусшыхъ словъ называющъ невъждою и безгласнымъ.

72. Кшо по внушевію Духа Свяшаго говоринть, шого надменные и гордосшію діавольскою зараженные ошвращающся, какъ надменнаго и гордаго; ибо слова его шолько поражающъ ихъ, а не доходящъ до сердца. А кщо вишіеващо говорищъ ощъ себя в ощъ ученосния, щого, кощя онъ и онть своего спасенія далекъ, чрезмърно хвялящъ и слушающъ. И шакимъ образомъ нъшъ между нами ни одного, кщо бы могъ справедливо и надлежащимъ образомъ разсудищь и увидъщъ исщину.

73. Блаженны, говорнить Вогь, систые сердцемб, ибо они узрятв Бога. (Маш. 5, 8.) Сердце же сдълащь чисшымъ не одна MOr жеть добродетель, не две, не десять, но, щакъ сказащь, всъ вмъсшъ, какъ бы она бына одна, и въ подной мъръ соверщена. Но при всемъ шомъ не могушъ сдълашь сердце чисшынь однь добродъщели безь содъйсшвія и присушствія Духа Святаго. Ибо какъ кузнець, хошя искусшво свое выказываеть пот средствонь орудій, но безь действія огня ничего срабощащь не можешъ: шакъ и человъкъ все дълаешъ, и добродъшели свои употребляеть вывсто орудій, но безъ духовнаго огня онь не дъйсшвишельны и безполезны, ибо не очищають нечистощы и скверны дущевной.

## 74. Посредствоиъ святаго крещенія мы по-

дучаемъ прощеніе грёховъ, и освобождаемся ошъ прежняго проклящія, и освящаемся присупісшвіемъ Свяшаго Духа, но совершенную благодашь, о кошорой оказано въ сихъ словахъ: вседося во нихо и буду хадить, (2 Кор. 6, 16.) не шогда мы получаемъ. Сіе принадлежишъ шолько швердымъ въ вёрё и доказывающимъ ее на дёлахъ. Есшьли послѣ крещенія мы предадимся худымъ и посшыднымъ дёламъ; що вовсе шеряемъ сіе освяценіе. Но покаяніемъ, исповёдію и слезами, по мёрё ихъ получаемъ прощеніе въ прежнихъ грёхахъ, а вмёсшё съ щёмъ освященіе и благодащь свыше.

75. Покаяніемь омываенися скверна пороковь и пошомъ сообщаенися Духъ Свящый; однако не просщо, но по мъръвъры, расположенія и смиренія кающихся ошъ всей души, и пришомъ шогда, когда они получащъ совершенное прощеніе гръховъ ошъ ощиа и воспріемника. Для сего хорошо каждодневно приносищь покаяніе, по заповъди Божіей. Ибо слова: покайтеся, приближилось царствіе небесное, показывающъ, что сіе дъйсшвованіе наще не должно ограничиванься.

76. Влагодащь Всесвящаго Духа уневѣсшивщимся Хриспу душамъ даешся, какъ залогъ обрученія. И какъ безъ обрученія невѣсша не увѣрена, чшо она сочешаешся нѣкогда съ женихомъ: шакъ и душа не имѣешъ еще швердой увѣренносши, чшо она во вѣки будешъ жищь съ Господомъ своимъ и Богомъ, и сочешаешся съ Нимъ шаинсшвенно и неизреченно, и узришъ цеприсшупную красошу Его, еспьли не пріимешъ залога благодаин Его и це ощущишъ его въ самой себъ.

77. Бумаги договорныя не сушь върный залогь обрученія, есшьли онъ не подписаны върными свидъшелями: шакимъ же образомъ не льзя увъришься, чшо душа озарилась благодашно, пока она не исполняещъ заповъдей и не имъешъ добродъшелей. Поелику, чшо въ условіяхъ свидъшели, що при духовномъ обручении исполнение заповъдей и добродъшели. Посредствомъ ихъ вполнъ получаещъ все согласно съ поручищельствомъ всякъ изъ хошящихъ спасщися.

78. Сперва исполненіемъ заповъдей какъ бы условія пинуніся, пошомъ добродъшельии какъ бы печащь прикладывается и дълается подпись, и потомъ уже женихъ-Хритосъ невъстъ-душъ даетъ перстень свой, то есть, залогъ Духа.

79. Какъ невъста прежде брака отъ жениха получаетъ только залогъ, а върно объщанное по условію, и подарки она надъется получить послъ брака: такъ и невъста, церковь върныхъ и душа каждаго изъ насъ, сперва получаетъ отъ жениха своего Христа только залогъ Духа: а блага въчныя и царство небесное надъется получить по отпествіи отсюда, будучи увърлема въ томъ залогомъ Духа, который представляетъ ей оныя какъ въ зеркалъ, и подтверждаетъ условія ея съ Владыкою ея и Богомъ.

80. Есшьлибы невѣсша видя, чшо женихъ медлишъ въ ошлучкѣ, или занимаешся другими дѣлами, и бракъ ошлагаешъ на долго, огорчившись шѣмъ преэрѣла любовь его, и договорную бумагу или замарала бы, или разорвала; що шошчасъ лишилась бы всего, чего ожидала ошъ жениха: шакъ обыкновеннобываешъ и съ душею. Есшьли кщо изъ под-

43

вижниковъ скажешть: доколъ мнъ спрадащь? и въ слъдъ за симъ пренебрежешъ иноческіе пруды и подвиги, и небреженіемъ о заповъдяхъ и оставленіемъ непресшаннаго покалнія, какъ бы замараешъ, разорвешъ условія; що шошчасъ совершенно лишаешся и валога, и шого, чего ощъ Бога ожидалъ.

81. Есшьли невъсща вмъсщо обрученнаго ей жениха, полюбишъ другаго, и явно или шайно будешъ съ нимъ жишъ, що не щолько не получишъ ничего изъ объщаннаго ей ощъ жениха, но должна ожидащь себъ по закону наказанія и поруганія: шакъ будешъ и съ нами. Ибо есшьли кщо вмъсщо любви къ жениху Хрисшу присшрасщищся къ чему либо другому явно или шайно, и сердце его къ шому привязано будешъ, що презришъ и ощвергнещъ его Женихъ и не удосщонтъ сочещанія съ Собою. Ибо сказалъ Онъ: Я люблицихо Мена люблю. (Пришч. 8, 17),

82. По симъ признакамъ надобно каждому вникнушь въ себя, получилъ ли онъ ошъ Жениха и Владыки Хрисша залогъ Духа; и есщьли получилъ, що долженъ сшарашься

удержащь его; есшьли же еще не удосшона<sup>2</sup> ся получищь, що сшаращься долженъ, поередсшвомъ добрыхъ двлъ и сердечнаго покаянія получищь, и беречь его посредсшвомъ исполненія заповъдей и приумноженія добродъщелей.

83. Какъ зданіе всякаго дома держитися основаніеть и прочними связями, и какъ основаніе полагаешся для шого, чшо оно необходимо нужно для поддержанія зданія, и накъ зданіе безъ основанія не можепть спюять и основаніе безъ зданія для жишья не годно и вовсе безполезно: шакъ и благодать Духа сохраняется исполненіеть заповѣдей, и исполненіе заповѣдей полагается въ основаніе для полученія дара Божія. И благодать Духа не будетъ въ насъ безъ исполиенія заповѣдей, и исполненіе заповѣдей будетъ безплодно и безполезно безъ благодатин Божіей.

84. Какимъ образомъ не довершенный домъ по небреженію хозяина осшавленный не шолько не годеяъ для жишья, но еще хозянна подвергаешъ посмъянію: шакимъ обре-

вомъ и шошъ, кию основаніе исполненія заповъдей положилъ, и сшъны высокихъ добродътелей воздвигнулъ, естьли притомъ не получить и благодати Духа Святаго, оказывающейся въ созерцаніи и въдъніи души; що онъ еще не совершенъ и достоинъ сожальнія въ глазахъ людей совершенныхъ. Поелику онъ лишенъ благодащи по кошорой вибудь изъ сихъ двухъ причинъ: или пошому, что о покаянія небрегь; или потому, что въ составъ добродътелей, наскучивъ безпредъльнымъ множесшвомъ ихъ, пропусшилъ чню нибудь, чшо для насъ кажешся маловажнымъ, но чшо впрочемъ нужно къ полноть зданія добродътелей, такъ что безъ ного не можешъ оно довершиннься благолатію Духа.

85. Еспили Сынъ Божій и Богъ для щого пришелъ на землю, чшобы насъ, кошорые были прежде врагами Ошцу Его, Самимъ Собою примирищь съ Нимъ, и посредсшвомъ Свящаго и Единосущнаго Духа Его ощущищельно соединищь насъ съ Собою: ию лишающийся сей благодащи какую еще получищъ? – Конечно, шаковый и не при-

46

миренъ съ Нимъ и несоединенъ съ Нимъ носредствомъ Духа.

86. Причасшившійся Духа Божія освобождаешся ошъ сшрасшныхъ пожеланій и сласшолюбія, но ошъ шълесныхъ нуждъ природы не ошшоргаешся. Какъ освободившійся ощъ узъ сшрасшныхъ пожеланій и увлекаемый безсмершною славою и сладосшію, онъ безпресшанно силишся возникнушь горъ и жишъ съ Богомъ, и ни на малое время не удалящься ошъ соверцанія Его и неизъяснимой радосши; но какъ окованный шъловъ и шлѣніемъ увлекаешся имъ и преклоняещся къ землъ. Эщо для него сшолько же бываешъ шогда прискорбно, какъ, въроящно, прискорбно душъ гръшника разлучащься съ нпѣловъ.

87. Какъ для любящаго шѣло, жизнь, удовольствія и міръ, лишеніе ихъ есть смершь: такъ для любящаго чистопу, Бога, духовное и добродътель, мальйшее ошъ нихъ уклоненіе мыслей есть подлинно смерть. Тому, кщо смотрить на чувственный свъть, естьли случищся ому хотя не надолго ва-

хрыйнь глаза свон, или другой кшо у него закроешь ихъ, бываешъ скучно и досадно и совершенно несносно, нанначе когда онъ смощръль на чшо нибудь нужное и чудное. А кшо освъщенъ Духомъ Свяпнымъ и очевидно и мысленно, на яву и во снъ видишъ оныя блага, кошорыя на сердце теловъку не слышало, кошорыя на сердце теловъку не есходили, и кошорыя самые Анеслы желаютъ проникнушь, шому гораздо болъе будешъ прискорбно и скучно, есшьли ошвлечешъ его кшо ошъ шаковаго созерцанія. Эщо онъ почищаещъ смершію и удаленіемъ ощъ въчной жизни.

88. Многіе хвалили живнь пусшынную, иные жизнь съ людьми, или общежищельную; для другихъ лучше казалось начальсшвоващь надъ людьми, вразумлять ихъ и учить, и устроять церкви. Изъ нихъ различные различно и живущъ, какъ по тълу, щакъ и по дущъ. А я съ своей стороны, изъ сихъ родовъ жизни не предпочитаю одного другому; и не скажу, что одинъ родъ жизни похваленъ, а другой не похваленъ, но во всякомъ случаѣ, и во всъхъ дълахъ и поступкахъ

достойно всякой похвалы жизнь для Бога и по Богь.

89. Жизнь человъческая устрояется различными познаніями и искуствами, когда одинъ шакое, другой другое отправляетть дъло и служитъ тъмъ обществу, и такимъ образомъ передавая другъ другу и заимствуя другъ отъ друга живутъ люди, и доставляютъ природъ потребное для тъла. Тоже видъть можно и въ духовныхъ вещахъ, гдъ одинъ одну совертаетъ добродътель, другой другимъ проходитъ путемъ, но всъ тъмъ и другимъ, путемъ идутъ къ одной цъли.

90. Цёль всёхъ по Богѣ живущихъ есшь ша, чшобы угодишь Хрисшу, Богу нашему, и примиришься съ Ошцемъ, посредсшвомъ общенія Духа Свяшаго, и шакимъ образомъ досшигнушь спасенія. Ибо въ семъ сосшоишъ спасеніе всякой души: безъ сего шщешны шруды наши, шщешна и дъяшельносшь наша. Безполезенъ всякой пушь жизни, кошорый не ведещъ сюда идущаго по нему.

91. Кщо осшавиль весь мірь и удалился Часть XII. 4

Digitized by Google

49

и на гору какъ бы въ уединение, но опшуда хвасшанво пишешъ письма къ находящимся въ мірв, однихъ похваляя, другимъ ласкашельсшвуя и превознося; шошъ подобенъ человѣку прервавшему связь съ неопряшно одъщою и премерзскою блудницею и ушедшему въ дальную сторону съ шемъ, чтобъ она вышла и изъ памяши его, но кошорый пощомъ забываентъ цъль свою, для кошорой онъ избралъ себъ гору, и ръщаенися писаннь къ имъющимъ связь съ оною блудницею, и, шакъ сказащь, оскверняющимся съ нею, и ещо выхваляень наковыхь. Такой чоловѣкь, есшьли не шеломъ, ню верио сердцемъ и умомъ соучасшвуешъ съ ними, пошому чщо добровольно всплупаеть съ ними въ связь, шакъ какъ они въ связи съ нею-

92. Сколько блаженны и досийойны пожвалы шѣ, кошорые обращаясь въ мірѣ чувсшва и сердца свои очищающъ ошъ всякаго порочнаго пожеланія; сшолько рнусны и ошвращиниельны шѣ, кошорые живя на горахъ и въ пещерахъ, жаждушъ похвалъ и одобренія ошъ людей. Они въ очахъ Бога, проникающаго сердца наши, будущъ какъ преаюбодви. Поелику шощъ, кшо желаещъ, чшобы слышна была въ мірв его жизнь, его имя и поведеніе, подобно древнему Іудейскому народу; прелюбодвйсшвуещъ ощъ Бога, какъ говоришъ Давидъ, Псал. 72, 27.

93. Кщо сі несомнічною вірою ви Бога отрекся опть міра и всего въ мірь, шошъ върнить, что Господь милостивъ и благъ, и принимаентъ приходящихъ къ Нему въ покаяния. Онъ зная, что Богъ посредсшвомъ безчесния даёнь рабамъ своимъ честь, посредствомъ крайней нищеты обогащаеть ихъ, посредствомъ обидъ и уничиженія прославляеть ихъ, и посредствомъ смерши двлаенть ихъ учасщинками и наследниками жизни въчной, сими пушями спъшенть, какъ жаждущая дань къ безсмершному источнику, и идетть ими вверхъ, какъ по авспіниць, по кошорой Ангелы восходящъ и нисходящъ, чтобы помогашь идущимъ вверхъ, и на кошорой возсъднить Богъ, ожидая посильнаго расположенія и усердія нашего, не пошому, чшобы ушѣшался Онъ, смотря на труды наши, но цотому, что

Ŀ.

Человъколюбецъ хочешъ дашь намъ награду, какъ долгъ.

94. Кшо искренно приходишъ къ Богу, шъмъ не попускаешъ Онъ вовсе пасшь; но видя ихъ немощь, содъйсшвуешъ и помогаешъ, свыше подавая имъ руку силы, и ведешъ ихъ къ Себъ. Содъйсшвуешъ же Онъ явно и вмъсшъ не явно, ощушишельно и не ощушишельно, пока напослъдокъ, прошедъ всю лъсшницу, они не приближашся къ Нему и не соединяшся съ Нимъ всецъло и не забудушъ всего земнаго, живя съ Нимъ шамъ и сами не зная, въ шълъ ли, или внъ шъла, и обращаясь съ Нимъ и наслаждаясь неизреченными благами.

95. Прежде всего надлежишъ намъ подклонишь выю свою подъ иго заповъдей Христовыхъ и не упорствовать и не отступать назадъ, но идши прямо и со усердемъ даже до смерти, и устроять въ себъ новый по истинъ рай Божій, пока посредствомъ Духа Святаго не придетъ и не вселится въ насъ Сынъ со Отцемъ. И когда будемъ имъть всего Его въ насъ живущаго

и учащаго, шогда что прикажешъ кому изъ насъ и какое ввъришъ кому служеніе, такое каждый и пріиметъ, и, что Ему угодно, то со всею охотою й дълать будетъ. Не должно прежде времени искать сего служенія. Да и хотя бы отъ людей и поручаемо оно было, не должно принимать, но кръпко держаться заповъдей Владыки нашего и Бога, и отъ Него ожидать повелънія.

96, Послѣ шого, какъ вручено намъ было какое либо служеніе въ дѣлахъ Божесшвенныхъ и мы преуспѣли въ ономъ, есшъли побуждены будемъ Духомъ къ другому перейши служенію, или шрудамъ, или дѣлшельносши, не должно намъ прошивншься шому. Богъ не хочешъ ни шого, чшобы мы были безъ дѣла, ни щого чшобъ мы до конца осшались при однихъ и шѣхъ же дѣлахъ, съ коихъ начали. Но Онъ хочешъ, чшобы мы успѣвали и безпрерывно сшремились досшигашь лучшаго, слѣдуя Божіей, а не собсшвенной своей волѣ.

97. Кшо спараешся умершвинь собственную волю, тошъ долженъ исполнять волю

Божію, и вмѣсто своей воли, ввесни въ се. бя лолю Божію и насадишь, или какъ бы привить ее къ сердцу своему. И притомъ долженъ шщащельно смотрѣть, посаженное пустило ли во глубину корни и растетъ ли, и привитое пристало ли и сраслось ли въ одно дерево, вырасло ли, разцвѣло` ли и принесло ли красивый и сладкій плодъ; хоття между шѣмъ неизвѣстина ему ни земля, принявшая въ себя сѣмя, ни корень, къ коему привито непонятное и неизъяснимое оное живоносное растьъне,

98. Кию онтрекаешся собситвенной воли, изъ спираха Божія, шому непоняшнымъ образомъ Богъ даруешъ свою волю, и не изгладимо сохраняешъ ее въ сердцѣ его и разкрываешъ очи ума его, чшобъ узнавашь ее, и даешъ силы исполнящь ее. Производищъ же сіе благодащь Свящаго Духа, а безъ ней ничего ие бываешъ.

99. Есшьли ты во всъхъ своихъ гръхахъ получилъ прощеніе или посредствомъ исповъдя, или посредствомъ шого, что облекся въ свящый и Ангельскій образъ: що къ ка-

54

кой великой любви, благодарносши и смиреию побуждаешъ шебя сіе? Ибо шы, бывъ досшоинъ безчисленныхъ наказаній, не шолько освободился ощъ нихъ, но удосшоенъ и усыновленія, и славы, и царсшва небеснаго. Имѣя сіе въ мысляхъ своихъ, и всегда содержа въ памящи, будь гошовъ и усшрой себя шакъ, чшобы не обезчесшиль Того, ипо создалъ шебя, почшилъ и просшилъ шебъ безчисленные грѣхи; но чшобы прославищь Его и воздащь Ему чесщь всѣми своими дѣлами, дабы и Онъ еще болѣе взаимно прославилъ шебя, посшавленнаго выше всей видимой швари, и наименовалъ шебя искреннимъ другомъ своимъ.

100. Сколько душа важнѣе шѣла, сполько разумный человѣкъ лучше всего міра. Смощря на огромносшь находящихся въ немъ швореній, не подумай, человѣкъ, чшо онѣ по сему почшеннѣе шебя: но обраши взоръ на дарованную шебѣ благодашь, и познавъ досшоинсшво умной и разумной души своей, восхвали Бога, кошорый почшилъ шебя выще всего видимаго.

55

101. Разсмошрных, какъ надобно славищь Бога. Богъ славишся нами не иначе, какъ прославленъ Сыномъ своимъ. Чъмъ Онъ прославилъ Отща своего, тъмъ и Сынъ прославленъ ошъ Ощца. Постараемся и мы также посшупаль, дабы шемъ же прославиль намъ Того, кошорый позволиль намъ называть Себя Ощиемъ небеснымъ, и отъ Него прославешься славою Сына, кошорую Онъ имълъ у Него прежде бытія міра. А это есть кресшъ, по есшь, мершвосшь для всего міра, скорби, искушенія и другія страданія Христовы. Перенося все съ великимъ терпъніемъ, мы подражаемъ спграданіямъ Хрисповымъ, и ими славимъ Опща нашего и Бога, какъ сыны Его по благодаши, и сонаслъдники Христовы.

102. Душа, кошорая рышишельно не ошсшала вовсе ошъ привычки и пристрастія къ видимому, не можетъ безъ печали переносить встръчающіяся ей огорченія и нападенія демоновъ и людей. Но пристрастіемъ цъ человъческимъ вещамъ будучи связана какъ бы узами, она терзается лишившись имънія, същуетъ, когда ощнимущъ чщо, и

сильно мучишся, когда швло ея поражаюшъ ударами.

103. Но кто ошторгнуль душу свою отъ привычки и пристрастія къ чувственному, и прилъпился ею къ Богу, тотъ не только презрить богатство и имъніе, и безъ печали будеть смотръть на отнятие его, какъ бы оно было чужое, но и посылаемыя на шъло его болъзни переносиптъ съ радостію и должною благодарностію. Ибо онъ всегда видишъ, по указанію Божественнаго Апостола, что хотя внешний селовеко тлъето, но внутренній со дня на день обновляется. (2 Кор. 4, 16.) Иначе нельзя бы было съ радосшію переносишь оскорбленія для Бога. Въ семъ случав нужно совершенное въдъніе и духовная мудрость. Кто не имвешъ ихъ, шошъ всегда ходишъ во мракъ отчаянія и невъдънія, и вовсе не можеть глядъть на свъть терпънія и ушъшенія.

104. Кшо, научившись наукамъ, счишаешъ себя умнымъ, шошъ никогда не удосшоищъ ся проникнушь въ шайны Божіи и видъщь икъ, пока не ръшишся смиришь себя и сдъдашься глупымъ, ощрекнись ощъ гордаго о себъ миънія и ощъ шъхъ познаній, какія имъешъ. Посшупая шакимъ образомъ и послъдуя мужамъ мудрымъ въ дълакъ Божесшвевныхъ съ несомиънною върою, онъ, подъ руководсщвомъ ихъ, вмъсшъ съ ними входищъ во храмъ Бога живаго. И будучи управляемъ и просвъщаемъ Духомъ Божіимъ, видищъ и научаешся шому, чего никшо изъ человъковъ видъщь и знащь никогда не можещъ. И шогда-що сщановищся онъ наутеннымо ото Бога. (Іоан. 6, 45.)

105. Наученныхъ опъ Бога, ученнки мудрецовъ въка сего почишающъ глупыми, между шъмъ какъ сами они дъйсшвишельно глупы; ибо научены мудросши внъшней, обращенной въ безуміе, которую п. е. Богъ обратило во безуміе, по словамъ Божесшвеннаго Апосшола, (1 Кор. 1, 20.) и которую Богословскій языкъ называетъ зелиюю, душевною, бъсовскою, исполненною зависти и сварливости. (Іаков. 3, 15.) Они находясь внъ Божесшвеннаго свъта, и будучи не въ билахъ видъть находящіяся въ немъ чудеса,

живущихъ въ свъщъ и видящихъ и ошкрывающихъ що, чшо въ немъ, счишаюшъ за заблуждшихъ, между шъмъ какъ сами они блуждаюшъ, и не вкусили неизреченыхъ благъ. Божіцхъ,

106. И нынъ есшь безсиграсшные и свяные люди, исполненные Божесшвеннаго свъша, кошорые обращающся между нами шакъ умершийли земные члены свои для всякой нечистоты и страстныхъ вождельній, чшо не шолько сами ошъ себя не помышляющь, или не дълающь чего либо худаго, но и будучи влечены другими нимало не измъняющся въ своемъ безспрасшія. Взирающіе на нихъ съ небреженіемъ н недовъряющіе имъ, когда они премудросшію Духа открывающь Божесшвенное, знали бы ихъ, есшьли бы знали чишаемое каждодневно и воспъваемое у нихъ Божесшвенное Слово. Ибо есшьли бы они совершенно разумъли Божесплвенное Писаніе, що върили бы и шъмъ благамъ, какія ошъ Бога объявлены и дарованы намъ. А поелику ошъ своего самомнънія и небреженія сами они не имъюшъ учаспія въ півхъ благахъ, що и на имвющихъ

оныя и ошкрывающихъ съ недовърчивосшію клевещущъ.

107. Исполненные благодаши Божіей, и совершенные въ въдъніи и мудросши свыше, для того только хотять имъть обращение и свилание съ живущими въ міръ, дабы досшавишь имъ какую нибудь выгоду напоминаніемъ о заповѣдяхъ Божіихъ и доброю жизнію, думая, не послушають ли ихъ, не вразумятся ли, и не убъдятся лн. Поелику шь, кои не Духомъ Божіимъ водяшся, ходяшъ во шьмъ и не знаюшъ, куда идушъ, и въ какихъ заповъдяхъ успъвающъ, що оные свящые мужи и мыслящъ сами въ себъ, не проснушся ли они наконецъ ошъ гордаго о себъ мнънія и не пріимушъ ли исшиннаго ученія Духа Свяшаго, и услышавь волю Божію не покаются ли съ искренностію и чистосердечіемъ, а такимъ образомъ не получащь ли какого нибудь духовного дарованія. Еспьли же они не въ силахъ будушъ досшавишь имъ шаковую пользу, шо оплакивая жестокость сердець ихъ, возвращаются въ свои келліи и моляпіся день и ночь о спасенін ихъ. О другомъ ни о чемъ никогда не

печалящся mb, которые безпрерывно пребывають съ Богомъ и преисполнены всякихъ благъ.

108. Какая цъль воплощенія Бога Слова, которая во всемъ Священномъ Писаніи проповъдуещся, и о которой мы чишаемъ, но не понимаемъ? Безъ сомнънія па, чтобъ Онъ, принявъ на Себя наше, сообщилъ . намъ свое. Ибо Сынъ Божій для шого сдълался сыномъ человъческимъ, дабы насъ человъковъ сдълашь сынами Божінии. Онъ возводишъ родъ нашъ въ то достоинство по благодани, въ коноромъ Онъ по есшесниву. Онъ раждаешъ насъ свыше Духомъ Свящымъ и шошчасъ вводишъ въ царсшво небесное, или лучше, даруешъ намъ имъшь внушрь себя небесное царсшво, шакъ что мы не ожидая войши въ оное, но имъя его въ себъ. восклицаемъ: жизнъ наша сокрыта со Христоль во Боев. Колос. 3, 3.

109. Самовластія и произвола не лишаеть насъ крещеніе, но даруеть намъ свободу, чтобы впредь не быть намъ вопреки натей воли подъ владычествомъ діавола. По кре-

Digitized by Google

иченія въ нашей власши сосшоншь, соглаєны ли мы пребывань эт заповъдяхъ Господа нашего Іисуса Хрисша, въ коего мы кресшились, и ходишь пушемъ повельній Его; или уклонищься ошъ сего прямаго пуши, и опять перейши къ прошивнику и врагу нашему діаволу.

110. Тв, которые посль святаго крещенія следують воле лукаваго и по его внушеніянь посшупающь, сами себя ошчуждающъ, по словамъ Давида, ощъ свящой ущробы свящаго крещенія. Поелику никто изъ нась не перемѣняется и не теряетъ той природы, какъ онъ сошворенъ; но каждый будучи сошворенъ онтъ Бога добрымъ, (ибо Богъ не сошворилъ зла) осшаваясь по IIDEродь и существу своему не измъннымъ, чшо по своей воль изберенть и захоченны, що и двлаешъ, доброе ли, или худое. Какъ мечь, на зло ли упопребянть его или на добро, не перемъняеть своей природы, но все остается жельзомъ: шакъ и человѣкъ. Онъ, какъ мы сказали, дъйсшвуешть и посшупаешть, какъ хочешь; но изъ собственной не выступаеть природы.

111: Не спасещься, когда одному окажения инлость, но за презръніе оказанное другому преданъ будещь огню въчному. Ибо оныя слова: алкало Я и жаждало, безъ сомнънія, не на однить разъ сказаны, и не объ одномъ днъ: но касающся всей жизни. Также и шого, чшобъ напишали Хрисша; напоили, одъли и проч. не на одинъ разъ, но на всегда и во всемъ шребуешъ Господь и Богъ нашъ ощъ рабовъ своихъ.

112. Кщо спо человёкъ наградилъ милоспынею, но, будучи въ сосщоянія и другимъ дашь, и напоншь и накормишь многихъ, умоаяющихъ его и вопіющихъ, ошкажешъ имъ; топтъ будешъ осужденъ Хрисшомъ, какъ не напишавшій Хрисша. Поелику и во всёхъ пребываешъ Онъ, пищаемый нами въ каждомъ изъ наименьшихъ.

113. Кщо всъмъ все нужное для шъла подаль сего дня, а завщра, будучи въ сосщояніи шюже сдълать, презришъ кого либо изъ бращъевъ, и допусшишъ погибащь ошъ голода, жажды и холода; шошъ самаго Его пренебрегъ умирающаго и презрълъ Того, ко-

инорый сказаль: сто сдвлали вы одноли изб меньшихо сихо, то Мнв сдвлали. Мат. 25, 40.

114. Для шого Хрисшось благоволиль приняшь на Себя лице каждаго бъднаго, и Самъ Себя со всякимъ бъднымъ сравнялъ, дабы никшо изъ върующихъ въ Него не возносился надъ брашомъ своимъ, но каждый, взирая на браша и ближняго своего, какъ на Бога своего, счишалъ бы себя гораздо меньще предъ брашомъ, шакъ какъ предъ создашелемъ своимъ, и какъ самаго Его принималъ бы и почишалъ и все свое цмъне исшощалъ на служеніе ему, какъ Хрисшосъ Богъ нашъ пролилъ свою кровь для спасенія нашего.

115. Кому повельно ближняго своего счишашь какъ самаго себя, шошъ обязанъ шакъ счишать его, конечно, не въ одинъ день, но во всю жизнь. Кому приказано дашъ всякоиу просящему, тому приказано дълать сіе во всю его жизнь. Кто желаешъ, чтобы другіе дълали ему добро, какое онъ хочетъ, топъ долженъ дълать тоже и другимъ.

Digitized by Google

64

116. Какъ шошъ, кшо счишаещъ ближняго за самаго себя, не согласится ничего имъть болве, нежели имветть ближній; иначе естьли онъ имветтъ и не даеттъ щедрою рукою даже до шого, пока и самъ не сдълается бъднымъ и не сравняется сь ближними своими, що онъ не есшь исполнишель заповъди Господней. Не всъмъ просящимъ хочешъ подаващь и шошъ, кшо имъя даже одну полушку, или ломошь хлѣба, ошкажешъ кому нибудь изъ просящихъ. Онъ не дълаетъ ближнимъ шого, чего бы самъ хошълъ ошъ ближнихъ. Подобнымъ образомъ и шому, кшо всякаго бъднаго, даже наименьшаго напишаль, напоиль, одъль и прочее все для него сдълаль, но одного шолько осшавиль безь вниманія и презр'вль; то это вмънено будеть, какъ бы онъ презрълъ Хрисша Бога, алчущаго и жаждущаго.

117. Тяжелымъ, върояшно, покажешся сіе для всъхъ, почему и справедливо, по ихъ мнѣнію, скажушъ они сами въ себь: кшо можешь все это сдвлать, чтобы всъмъ служить и всёхъ питать, отнюдь никого изъ нихъ не пропуская? Но пусшь послу-5

ЧАСТЬ ХП.

шають Павла, который ясно говоринь: любовь Христова увлекаето насо, разсуждающихо тако, сто естьли одино улиро за всъхо, то всъ умерли. 2 Кор. 5, 14.

118. Какъ всеобщія заповідн заключающь въ себъ всъ частныя заповъди; такъ и всеобщія добродъшели объемлюшь въ себъ часшныя добродъшели. Напримъръ, кшо продалъ имъніе свое и роздаль оное нищимъ, и вдругъ савлался беднымъ, шошъ однимъ симъ исполнилъ все предписанное въ частиныхъ заповъдяхъ. Поелику не нужно уже ему давашь просящему или не убъгашь хошящаго ванящь у него. Такъ и шонть, кшо непресшанно молишся, въ семъ одномъ все совокупиль и уже не имвешь нужды хвалишь Господа седмижды въ день, или въ вечеръ и уппро и полдень, шакъ какъ онъ уже все исполнилъ, сколько по правилу и въ опредвленныя времена и часы мы молимся и поемъ. Такъ и шошъ, кшо ощушищельно имвешь въ себв Бога, дающаго людямъ ввдвніе, прошель все Святое Писаніе и пріобрвлъ всю пользу, получаемую ошъ сего чиенія, и уже не имъель нужды чиппань Биб-

лію. И дъйсшвишельно нужно ли сіе шому, кщо имъешъ собесъдникомъ Бога, одушевлявшаго Писашелей Божесшвеннаго Писанія, и кщо ошъ Него Самаго научаещся неизреченнымъ исшинамъ сокровенныхъ шаннъ? Такой человъкъ самъ будещъ для другихъ Богодухновенною книгою, содержащею въ се-

Богодухновенною книгою, содержащею въ себъ и новыя и древнія шайны, персшомъ Божіимъ въ немъ написанныя. Онъ все совершилъ, и въ Богв, начальномъ совершенсшвв, почилъ опть всвхъ двлъ своихъ.

| ] | [] | <b>g</b> . |   | • | • | ÷ | • | é | 4 | ÷ | é | ł | • | • | <b>.</b> | ł | ł | ÷ | é | • | 4 | 6 |
|---|----|------------|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|----------|---|---|---|---|---|---|---|
| ľ | •  | •          | ÷ | • | ė | ł | ÷ | • | 4 | • | 4 | ÷ |   | ł | ÷        | • | 4 | • | ÷ | • | ÷ | ÷ |

120. Въ самомъ началъ опреченія оптъ міра, посшарайся, брашъ, насадишь въ себъ добродъшели, дабы и въ общежищій бышв полезнымъ; и въ послъдсшвія возвеличншъ шебя Господь. Не домогайся бышь въ силъ у Игумена, какъ и въ другомъ мъсшъ иы говорили, и не ищи чесши ошъ него, не входи въ дружбу съ начальсшвующими и не ходи по ихъ келліямъ. Знай, чето ошъ сего не шолько сшрасшь шцеславія начнешъ въ шебъ укоренящься, но и войдещь въ нена-

рясшь у Насшояшеля. А какъ эшо, разумный самъ разумъй. Сиди въ келліи своей, сколько можно въ покоѣ, и, есшьли кшо захочещъ побесѣдовашь съ шобою, не уклоняйся по опасенію вреда; ошечески побесѣдовавъ съ нимъ, не получишь ошъ шого вреда, хошя бы онъ былъ и изъ враговъ. Есшьли же не усмашриваещь ощъ сего пользы, що надобно держащься цѣли полезной.

121. Надобно всегда имъщь спирахъ Божій, и каждой день судить себя, что сдълалъ шы добраго и чию худаго. И доброе предавать забвенію, дабы не впасть тебъ въ страсть тщеславія, а естьли найдеть въ себъ худое, надобно употребить слезы съ исповъдію и усильною молишвою. А судъ сей долженъ происходишь шакимъ образомъ: по окончанія дня и наступленія вечера, размышляй самъ въ себъ: какъ при помощи Божіей провель я день сей? Не осудиль ля я кого, не ругалъ ли, не соблазнилъ ли, не посмотрълъ ли съ страстию на чье лице, не ослушалом ли Начальника въ чемъ по службъ, и не проходилъ ли ее съ нерадъніожь, не сердился ли на кого, сшоя въ со-

68

браніи, не занималь ли ума своего чъмъ безполезнымъ, или по лъноспии не пропуспилъ ли Церковной службы и правила? Когда найдешь себя во всемъ эпомъ не виновнымъ; (чпо впрочемъ не возможно, поелику мъто селовъка гистаео ото скверны, хота бы одино день было жизни его, Іов. 14, 15. и никто не люжето похвалиться, сто у неео гистое сердце; Приптч. 20, 9.) шогда въ великихъ слезахъ воззовн къ Богу: Господи, просщи мнъ, есшьли я согръщилъ въ чемъ дъломъ и словомъ, въдая и не въдая. Ибо много мы гръщимъ, сами не зная щого.

122. Каждый день надобно ошкрывать есь свои помыслы духовному. Ощцу, и, что буденть сказано тебь от него, принимать, какъ изъ усть Божіихъ, со всею увъренностію, и не сказывать того другимъ, что на вопросъ мой о томъ-то и о томъ-то на вопросъ мой о томъ-то и о томъ-то общецъ мой сказалъ то и то, и хорото ли онъ сказалъ, или нътъ, и что мнъ должно дълать для уврачеванія себя. Поелику такія ръчи происходять опть недовърчивости къ своему Отцу и вредны для дущи. Сіе по большей часпия случаенися сь новы. ми Монахами.

123. На всъхъ въ обишели Монакъ долженъ взирашь, какъ на свяшыхъ, и себя полько счищащь грашникомъ и посладнина изъ всъхъ, кошорый одинъ шолько наказанъ будешть въ день суда, между штемъ какъ всъ спасущся. Съ шакими мыслями сшоя въ собранія, непресшанно со умиленіемъ проливай горячія слезы, не обращая вниманія на шо, чию другіе шъмъ соблазняющся или даже смѣюшся. Еспьли же шы видишь, чщо сань шы ошъ сего впадаещь въ тщеславіе, то выйди изъ Церкви, въ шайнъ сіе сдълай, и шошчась опящь стань на свое место. Для новыхъ Монаховъ это весьма хорото, особливо во время шесщопсалмія, сшихословія и читеній, и во время Божесшвенной Лишургіи. Смотри, никого не осуждай, и держи въ умъ своемъ, чию шъ, кошорые видящъ меня плачущимъ, думающъ обо мнъ, чито я много гръшенъ, и моляшся о моемъ спасенін. Занимаясь всегда сими мыслями и нес пресщанно поступая такимъ образомъ, безъ сомньнія много получишь пользы и привле-

чешь на себя благодать Божію, и будеть участникомъ Божественнаго блаженства.

124. Не коди ни въ чью келлію, кроив Игуменской, и що ръдко. Есшьли же хочешь спросишь его о какомъ помыслв, що дълай сіе въ Церкви, и изъ собранія прямо уходи въ кедлію, а пошомъ на свое дело. Посль повечерія внь Игуменской келлін сдьлавъ поклонъ и прося молишвъ, опящь съ поникшею главою въ молчании уходи въ свою келлію. Ибо лучше одно Трисвяшое со вниманіемъ прочишашь идучи на сонъ, неже-. ли въ продолжени чешырехъ часовъ провесни въ безполезныхъ разговорахъ. Впронемъ гдъ умиление и печаль духовная, шамъ. и Божественное просвъщеніе; а при появленін сего прогоняется нерадвніе и усталосшь.

125. Въ особенную связь любви ни съ какимъ лицемъ не всшупай, наипаче съ новымъ Монахомъ. Хошя и покажешся шебѣ, чито онъ жизнь веделгъ самую чесшную, но не безъ подозрѣнія. Очень часшо ощъ духовной любви увлечься можешь къ сшрасш-

ной, и впадешь въ безполезныя огорченія. Это наипаче случалось съ подвижниками. Впрочемъ смирсніе и безпрерывная молишва вразумить тебя въ семъ. А говорить о семъ въ подробности не позволяенть время. Разумный самъ разумъй.

126. Надобно устранящься ощъ всякаго браша въ обищели, и наиболѣе ощъ знающихся съ міромъ, и всѣхъ равно любишь, и на благочесшивыхъ и подвизающихся взиращь, какъ на свящыхъ, а о небрежныхъ, каковъ я, прилѣжно молишься. Впрочемъ, какъ выше мы сказали, почищая въ мысляхъ всякаго свящымъ, старайся посредствомъ сѣщованія очистичнь себя ощъ страсщей, дабы, просвѣшивщись благодащію, ты могъ счишать всѣхъ на равнѣ и досщигнущь блаженства тистыхъ сердцемъ.

127. Совершеннымъ удаленіемъ оптъ міра счищай вопервыхъ совершенное умерщвленіе своей воли, пошомъ непривязанность къ родишелямъ и домашнимъ и друзьямъ, и опреченіе оптъ нихъ. 128. Пошомъ шакимъ образомъ лиши себя и всего имущества, раздъливъ бъднымъ, по слову Того, который сказалъ: продай илевние свое и дай нищимо. (Матю. 19, 21.) И забудъ всъхъ, кого пны съ привязанностию любилъ тълесно, и́ли духовно.

129. Ошкрывай шакже всв вообще шайны сердца швоего опть младенчества и даже до сего часа предъ духовнымъ Опщемъ швоимъ, или предъ Игуменомъ, шакъ какъ предъ самимъ Богомъ, проницающимъ сердца и ушробы. Ты знаешь, что Іоаннъ креспилъ крещеніемъ покалнія, и всв приходили къ нему исповъдая гръхи свои. Оптъ сего происходитъ въ душъ великая радость и облегченіе въ совъсти, по слову Пророческому: елаеоли ты беззаконія твоя прежде, да оправдищися. (Исаі. 43, 26.)

130. По вступленіи въ обишель швердо будь увъренъ въ мысляхъ своихъ, чшо родишели и всъ друзья швои умерли, и что надобно почитать Отцемъ и Матерію только Бога и Настоятеля. И никогда ничего не проси у нихъ для шълесныхъ швоихъ

Digitized by Google

нуждъ. Естьли же чшо изъ усерділ они пришлюшъ тебъ, возми и помолись за ихъ попеченіе; присланное же ощдай въ госшинницу, или въ больницу, и сіе дълай съ смиреніемъ. Ибо сіе дъло не еспь совершенныхъ, но наименьщихъ,

131. Всякое доброе дело делай съ смиреніемъ, имъя въ мысли Того, кошорый сказалъ: когда все исполните, говорите: лы рабы нигего не стоющіе потолц, сто сделали только должног. (Лук. 17, 10.)

132. Берегись принимащь пріобщеніе, когда имѣещь сто на кого нибудь, хошя бы даже въ мысли, пока не примиришься покаяніемъ. Впрочемъ и сему научищься посредсшвомъ молишвы.

133. Каждый день будь гошовъ переносншь всякія скорби въ шъхъ мысляхъ, чшо для нихъ прощаюшся многіе долги, и приноси благодареніе Свяшому Богу. Посредсшвомъ ихъ пріобръшаешся непосшыдное дерзновеніе у Бога, по словамъ великаго Апосщола: ото скорби произходито терпъ-

ливость, ото терпъливости опытность, ото опытности надежда, а надежда не посралито. (Рим. 5, 3—5.) Да и сего не видало елазо, неслыхало ухо, и сто на сердце селовъку не приходило, що, по неложному объщанію, предоставлено тъмъ, кои въ оскорбленіяхъ, при содъйстви благодати, показываютъ терпъніе. Безъ благодати ницего добраго сдълащь не возможно.

134. Не имъй въ келлін никакихъ вещей, даже иглы, кромъ рогожи, кожи и рясы и чъмъ одъваещься. Еспьли можно даже и подножія не имъй. И на это есщь причина. Впрочемъ разумный самъ разумъй.

135. Не проси у Игумена ничего изъ попребныхъ вещей, кромѣ шого, чшо выше изображено, и що, когда онъ самъ позовешъ шебя и дасшъ. И вовсе не слушай помысла, внушающаго щебѣ перемѣнищь чшо изъ выдаваемыхъ вещей: но каковы бы онѣ ни были, какъ ошъ Бога съ благодарносшію принимай, и шѣми будь доволенъ. Нельзя и покупашь ничего другаго. Когда же замараещь ся одежда, дважды въ годъ должно ее вы-

мышь. Между шёмъ, какъ нищій и сшранникъ, со всякимъ униженіемъ попроси одежды у другаго браша на шо время, пока собсшвенной не вымоешь и не высушишь на солнцѣ. Пошомъ опяшь возвраши ему съ благодарносшію. Подобнымъ образомъ посщупай и съ рясою, и съ прочимъ одѣяніемъ.

136. Въ порученной шебъ службъ шрудись, сколько есшь силъ; а въ келлін пребывай въ молишев, соединенной съ умиленіемъ сердца, со вниманіемъ и безпрерывными слезами. Не бери себъ въ мысли, чшо сего дня я слишкомъ много шрудился, за шо сокращу молишву, по причинъ ушружденія шълеснаго. Я говорю шебъ, чшо сколько бы кшо ни изнурялъ себя на службъ, но осшавляя молишеу долженъ думащь, чшо онъ много шеряещъ. И эщо шочно шакъ.

137. Прежде всвхъ приходи въ Церковь, и выходи послъ всвхъ, кромъ большой нужды; особенно же во время Ушрени и Лишурги.

138. Всякую подчиненность имъй постав-

ленному надъ шобою Игумену, конмъ шы н постриженъ, и безъ изслъдованія исполняй все, приказываемое шебъ ошъ него, даже до смерши, хошя бы шо и не возможнымъ шебъ казалось. Такимъ образомъ подражаешь шы Тому, кошорый послушенъ былъ даже до смерши, и смерши кресшной. Да не шолько Игумена, но и всего брашсшва и шого, кому ввърено распоряжение при сшолъ, не надобно ни въ чемъ ослушашься; но есшьлибъ и сверхъ силы было приказываемо, сдълавъ поклонъ проси извиненія. Естьли же на що ошказано будешъ, що разсуждая, что царствіе Божіе принадлежитв цсильнымо искателямо, и цсильные искатели достають оное, (Маше. 11, 12.) дь. лай самъ себъ насиліе.

139. Съ сокрушеннымъ сердцемъ повергайся къ ногамъ всего брашсшва, какъ недосшойный, не знаемый и вовсе не сущесшвующій. Ибо кшо шакимъ образомъ обрацаешся въ жизни, шошъ, смѣло сказащь могу, дѣлаешся прозорливымъ, и многое прорекаешъ, при содѣйсшвіи благодащи. Таковый и другихъ грѣхи оплакиваешъ, будучи самъ

Digitized by Google

не развлечень присшрасшіемь къ вещамь жи тейскимъ, такъ какъ духовная и Божественная любовь не попускаешъ ему падашь ВЪ оные. Не чудное дело прорекать. Часто случается сіе и со стороны демоновъ. Впрочемъ разумный уразумъшь можешъ. Но еспьли кшо начнешъ принимашь ошъ другихъ исповъдь, топъ въроятно и сего лишипся, ванимаясь сужденіемь о помыслахь другихь. Когда же опящь съ великимъ смиреніемъ пересшаненть сіе дълашь, що есшь, говоришь и слушать, то опять станетъ BĿ прежнее состояніе. Впрочемъ знаепть cie одинъ Богъ, а я, объящъ будучи сшрахонь, не смѣю ничего рѣшишельнаго о семъ скавашь

140. Всегда обращай умъ къ Боту и во снъ и въ бодрственномъ сосшояния, за сшоломъ, и при разговоръ, и за рукодъліемъ, и во всякомъ другомъ случав, по слову Пророческому: Всегда вижу предъ собою Господа. (Пс. 15, 8.) Счишай самъ себя гръшнъе всякаго человъка. При постоянномъ помышленіи о семъ дълается иногда въ умъ нъкое сіяніе, на подобіе луча. И чъмъ болъе стианеть

t.

домогашься сего великимъ вниманіемъ къ себъ, неразсъянносшію мыслей, великими шрудами и слезами, шемъ яснее оно сіяешъ, а сіяя обращаешь на себя любовь; будучи же любимо, очищаетъ человъка, очищая, Богоподобнымъ его дълаетъ, ибо просвъщаетъ и научаеть его различать доброе отъ худаго. Впрочемъ много требуется труда, чтобъ совершенно, съ помощію Божіею, вселилось сіе сіяніе въ душу твою, и свътило ей какъ луна во время ночи. Надобно обращащь пробуждающіеся помыслы вниманіе и Ha пщеславія и самохвальства, и не осуждать другаго при видъ неприспнойныхъ его поспинковъ. Демоны видя, что душа, посредсшвомъ обишающей въ ней благодании мирнаго состоянія ея, освободилась опть страсшей и искушеній, пробуждають таковыя мысли. Но помощь опть Бога! Непрестанно плачь и не знай сышосши въ слезахъ. Беретись, чтобъ отъ великой радости и умиленія не потерпъть чего, и чтобы не почишащь сіе плодомъ собсшвеннаго шруда, а не благодати Божіей. Иначе это отнимется у шебя, и много будешь искашь молишвою, но не найдешь. И тогда узнаешь, какой

даръ пошерялъ ты. Но да не лишимся никогда благодани Твоей, Господи! Впрочень естьли брать, и случится сіе, то шы возложи на Бога немощь свою, и, всшавъ, съ простершыми руками помолись ему: "Госполи! помилуй меня гръшнаго, и немощнаго и несчасщнаго; и ниспосли на меня благодашь Твою, не посылая на меня искушенія сверхъ силь моихъ. Се, Господи, до какого унынія и до какихъ мыслей довели меня многіе гръхи мон. Есшьли бы и хошъль я, Господи, отнести потерю Твоего утътенія жь демонамъ и ихъ гордосши, но не могу. Умъю прошивищься шъмъ самымъ, кошорые въ шочноспи исполняющъ водю Твою. И меня, каждодневно исполняющаго волю ихъ, будушъ ли они искушать? Върно искушаюсь я собственными своими гръхами. И щакъ, Господи мой, Господи, есшьли угодно Тебь и мнв полезно, да вниделть опять благодать Твоя въ раба Твоего, дабы я, видя ее, радовался съ умиленіемъ сердца и слезами, будучи просвъщаемъ немерцающимъ ея сіяніемъ, и будучи остерегаемъ оптъ нечистыхъ помысловъ, и всякаго худаго дъла, и каждодневныхъ погръшносшей, совершаемыхъ иною

80

въ въдънія и невъдъніи, дъломъ и словомъ. н получая твердое упование на Тебя, Господи, посредствомъ приключающихся каждодневно рабу Твоему оскорбленій со стороны демоновъ и людей, и посредствомъ пресъченія собственной моей воли, и помытляя о шехъ благахъ, кои гоптовяшся любящимъ Тебя, Господи. Ты сказалъ, Господи, чно всякой просящій полугаеть, и ищущій нахолитв, и стугащемуся отворяютв. Мат. 7, 8." Сверхъ сего, братъ, естьли и другое что вложить Богь въ мысли твои, прибавь къ своей молитвъ, не разслабляясь уныніемъ: и благій Богъ не осшавить шебя.

141. Живи въ шой келли до конца, кошорую съ начала получилъ пны ошъ Насшоятеля. Естьли же, по причинъ ветхости ея или близосши къ паденію, смущаетъ тебя мысль швоя: шо шы, сделавъ поклонъ Настоятелю, съ униженностию напомни ему о шомъ. И есшьли онъ послушаешъ шебя, радуйся, естьли же нъть, то и тогда будь благодаренъ, помня, что Господь твой не имълъ, гдъ приклонишь голову. Есшьли же станешь докучать дважды, или трижды, или 6

ЧАСТЬ XII.

чешырежды, шо ошъ сего раждаешся опиважность, а изъ сего потомъ недовъріе и на конець презрѣніе. По сему есшьли желаешь провождащь жизнь пусшынную и безмолвную, то вовсе ничего пошребнаго для шъла не проси у Настоятеля. И съ самаго начала не предполагай сего, но предполагай, чию всъ будущъ презиращь шебя в занично почишашь по заповъди Господней, и что надобно переносишь все великодушно. И шакъ есшьли хочещь соблюсши довъріе и любовь къ Насиголителю и взирашь на него, какъ на святаго, то держись трехъ слъдующихъ правилъ: не проси ничего поптребнаго для шела, не будь предъ нимъ ошваженъ, и не часшо ходи къ нему, какъ що иткошорые делающь въ момъ будно намъренін, чтобы получить опгь него духовное врачевание. Дъло сіе не монашеское, но человъческое. Впрочемъ я не осуждаю. Не вадобно и скрываль онгь него никакихъ помысловъ, раждающихся въ шебъ. Соблюдая сіе безъ всякаго волненія пройдешь морс жизни, и Ошца швоего, каковъ бы онъ ни быль, будешь почишать святымъ. Есньан бы случилось, чшо, когда шы въ Церкви во-

дощель спросышь Ощца своего о какомъ нибудь помысль, другой предъупредиль шебя но шой же самой причинь, или по другой какой, и пошому шебь надлежало бы ньсколько времени пождащь: що не огорчайся и не предсшавляй себь ничего худаго. Но сложивь руки посшой въ споронь, пока не кончишь онъ разговора съ нимъ и не позовешъ шебя. Эщо дълающь съ нами ощцы, можещъ бышь, и съ намъреніемъ для испышанія и для очищенія прежнихъ погръщносшей.

142. Посшись въ щри ченыредесящницы въ великую, вкушай пищу дважды въ недълю, выключая большіе праздники и кромъ суббошы и воскресенья, въ двъ другія, чрезъ день, а въ прочіе дни года по однажды въ день, выключая суббошу, воскресенье и праздникъ: но и що не досыща.

143. Сшарайся бышь для всего брашсшия назидашельнымъ примъромъ всякой добродъинели, смиренія и крошосши, благошворишельносши и послушанія даже въ маловажныхъ случаяхъ, нераздражимосши и без-

страстія, безкорыстія и иягкосердія, незлобія и не любопышства, просшодушія и усшраненія ошъ каждаго человѣка, призрѣнія немощныхъ, ушъшенія несчастныхъ. Никому изъ пребующихъ у тебя назиданія не опказывай, подъ предлогомъ Богомыслія. Любовь лучше молишвы, будь сострадателенъ ко всъмъ, не шщеславенъ, не дерзокъ, не люби обличать другихъ, не проси ничего у Настоятеля, или у кого другаго изъ служащихъ. Будь почшишеленъ ко всъмъ Священникамъ. Будь внимателенъ въ молитвъ, въ поведеніи не хипіръ, и показывай любовь ко всъмъ. Изъ честолюбія не старайся любопышсшвовать и изследывать Писаніе. Поелику сему научишъ шебя молишва со слезами и благодатное просвъщение. Когда спросящь шебя о чемъ нибудь нужномъ, при руководствъ благодати съ великимъ смиреніемъ учи божественной жизви изъ своей жизни какъ бы изъ чужой, безъ шщеславія, кто бы то ни быль желающій назиданія. И кто просить у тебя наставленія касательно помысловъ, не ошкажи: но прими гръхи его, какіе бы они ни были, и со слезами молись о немъ. Ибо и сіе есшь признакъ

любви и совершеннаго состраданія. Поль предлогомъ, чшобы самому не пошерпънъ вреда опъ слушанія чужихъ гръховъ, не опгоняй ошъ себя приходящаго; поелику, при содъйстви благодати, ни малаго не потерпишь вреда. Впрочемъ, дабы не причинишь вреда многимъ другимъ, должно тебъ говорищь о шомъ въ тайномъ мѣсшѣ, хоппя моженъ бышь, какъ человъкъ, подпадешь и соблазну помысла. Хошя бы шы и въ облагодашейвованномъ былъ состоянія, и сіе не должно ошвлекащь шебя. Ибо насъ научають не своей искать пользы, но пользы другихъ, дабы они спаслися. Какъ прежде сказали мы, должно тебъ вести жизнь спокойную и безкорысшную, и шогда признавай въ себъ дъйствіе благодати, когда ты дъйствительно будешь знашь, чшо ты гръшнъе всъхъ человъковъ. А какъ это бываетъ, я не моту сказащь. Богъ знаешъ.

144. Въ часы бдёнія, долженъ шы два часа чишашь, и два молишься въ умилени сердца со слезами, и пройши правило, какое хочешь, и есшьли угодно двенадцашь псалмовъ и молишву: нескверная, и молишву Свящаго Евстращія. Эщо въ большія ночи, а въ малыя послъдованіе можещъ бышь короче, по силь, даруемой шебь ошъ Бога. Но безъ Него ничего добраго не сдълаешь, какъ говоришъ Пророкъ: Господоло тверды стопы лиужа, Пс. 36, 23. И самъ Спасишель сказалъ: безъ Меня не ложете дълать нигего. Іоан. 15, 5. А безъ слезъ никогда не пріобщайся,

145. Бшь предлагаемое шебъ, каково бы оно ни было, равно и вино пей умъренно безъ ропшанія, Есшьли же и одинъ за сшолонъ сидишь, по слабосши здоровья, вшь сырую огородную зелень съ маслинами. Есшьли бы кшо изъ брашьевъ прислалъ шебъ чшо съвстное, прими съ благодарностию и смиреніемъ, какъ спранникъ, и повіць, чшобы по ни было; а оставшееся отошли другому брашу, нищему и благочесшивому. Есшьли же кщо позовешь шебя для угощенія, то бери всего предлагаемаго по не многу, по правилу, наблюдая воздержаніе. Ошходя сдълай поклонъ, какъ странникъ и нищій, ц поблагодари его шакимъ образомъ: Богъ да воздасть тебь, Отче Святый. Но смотри,

86

ничего не говори, хошя бы шо, можешь бышь, и полезно было.

146. Еслиьли же кшо нибудь изъ бращьевъ оскорбленъ будучи или Насшоящелемъ, или Экономомъ, или другимъ къмъ, придеттъ къ шебъ, шо ты ушътай его такъ: "повърь, брашъ! что это случилось для. испышанія пивоего. Ибо и со мною различнымъ образомъ сіе случалось, и я по малодушію оскорблялся. А какъ скоро увърился, чшо это для испытанія, то переношу съ благодарностію. И ты также дълай. Напротивъ шого радуйся о шаковыхъ оскорбленіяхъ." Естьли же онь будеть ругать тебя, то и въ шакомъ случав не уклоняйся ошъ него, но ушъшай его, какъ насшавишъ шебя благодашь. Много есшь различныхъ къ диому способовъ, но смошря по сосшоянию браша и по расположенію его мыслей помогай ему, и не ощпускай его ощъ себя безъ уврачеванія.

147. Во время бользни браша, есшьли не случишся шебъ долго посъщищь его, должно шебъ предварищельно чшо нибудь

Digitized by Google

87

послащь, съ шакимъ изълсненіемъ: повърь, Отче Святный, сего дня шолько узналъ я о твоей болъзни и прошу извиненія. А когда самъ придещь къ нему, що, сдълавъ поклонъ, и помолившись, такъ скажи ему: какъ помогалъ тебъ Богъ, Отче Святный? — И сложивъ руки, сядь и молчи. Естьли же есть и другіе пришедніе для посъщенія, по берегись вступать въ разговоръ о чемъ нибудь, или изъ Писанія, или изъ разсудка, особенно же не будучи спрошенъ, дабы послъ тебъ не скорбъть. Сіе по большей частия случается съ простъйтими изъ братьевъ.

148. Есщьли случится тебѣ быть за споломъ съ набожными братьями, що надлежитъ вкушать все предлагаемое безъ различія, чтобы то ни было. Естьли же запрещено тебъ отъ кого либо вкушать рыбу, или что другое, а оно предложено, що, естьли запрепившій тебъ близко, поди убѣди его позволить тебъ вкушать. Естьли же тутъ нътъ его, или знаеть, что онъ не позволитъ тебъ, да и другихъ не хочеть ты соблазнить; то послъ стола разкажи ему обстоятельства твоего поступка, и проси извиненія. Есшьли же ни того ни другаго не хочешь, то лучше тебѣ не ходипь за столь къ накимъ людямъ. Тогда двѣ получишь пользы, и демона шцесмавія избѣгнешь, и другихъ избавишь отъ соблазна и оскорбленія. А при братьяхъ неразборчивыхъ держись своего правила. Однако и при нихъ лучше брать всего по немногу; также и при угощеніи чьемъ лябо, по правилу Апостола: все предложенное вамъ ѣшьте безъ всякаго изслѣдованія, для спокойствія совѣсти. (1 Кор. 10,27.)

149. Есшьли во время молишвы швоей въ келліи посшучишся кшо въ дверь, ошвори ему. Сядь и побесъдуй съ смиреніемъ, есшьли онъ предложишъ чшо служащее къ пользъ. Есшьли шягопишъ его скорбь, посшарайся помочь ему или словомъ, или дъломъ. И когда онъ уйдешъ, опяшь зашвори дверь, и кончи начашую молишву. Ибо равно къ умилосшивленію Бога служишъ и вспоможеніе приходящимъ. Впрочемъ съ мірскими не шакъ надобно посшупашь, но бесъдовапь съ ними по окончаніи молишвы,

150. Во время молншвы швоей, есшьли бы что испугало тебя или савлался бы сшукъ, ная какъ бы свъшъ возсіялъ, ная иное чию случилось, що шы не шревожься: но шъмъ съ большимъ усиліемъ продолжай молишву. Поелику это смущеніе, испугь и изступление производящь демоны, дабы шы, ослабъвъ, оставилъ молитву и дабы имъ впредь держашь шебя въ своей власши, когда будешь имъть къ себъ сей страхъ. Естьля же, во время молишвы, иной свышь осілепть шебя, кошораго изобразншь не возможно, и вмъстъ съ тъмъ душа исполнится радосния, и возбудищся въ ней желаніе **дучшаго, и съ умиленіемъ польюшся сл**езы: шо знай, чшо это есть Божественное посъщение и восхищение. Есшьли же долго буденть продолжащься сіе, то, чтобы чего большаго не случилось шебъ ошъ безпрерывнаго шеченія слезь, займи умь швой чьмь нибудь шелеснымъ, и шемъ смирись. Однако берегись оставлять молнтву, изъ боязни враговъ. Но какъ дишя, испугавшись какихъ нибудь личинъ, бъжишъ въ объящія машери, жан ощца, и шемъ прогоняещъ сшрахъ: шакъ

и шы, прибъгнувъ съ молнинвою къ Богу, избъжищь устращенія ихъ.

151. Есшьли къ шебъ въ келлію придешъ какой бращъ, и спрашивать у шебя будеть о плошской брани, не отринь его; но съ умиленіемъ помоги ему шъмъ, чню подаснь тебъ благодать Божія, и что снискаль ты опышносшію, и шогда ошпусши. При выходв его, сдвлавъ ему поклонъ, скажи: повърь, брашъ! надъюсь на человъколюбіе Божіе, чщо удалится отъ тебя брань сія, только не уступай и не ослабъй. По выходъ же его вставъ и вообразивъ себъ брань брата того, поднявъ руки, въ слезахъ и съ воздыханіемъ помолись Богу о брашь швоемъ шакъ: Господи Боже, Ты, который не хощеть смерши гръшника, устрой сіе, какъ Ты въдаешь, и какъ полезно брашу сему! И Богъ, зная въру браша къ шебъ и швое дружеское сострадание и чистосердечную о немъ молищву, облегчищъ брань его.

152. Все сіе, брашъ, опособсшвуешъ къ умиленію, и должно совершашь сіе съ сокрушеннымъ сердцемъ, съ шерпъніемъ и съ бла-

Digitized by Google

годарносшью, кон сушь причиною слезь, н служать къ очищенію оть страстей, и ведушъ къ царству небесному. Ибо царство небесное силою берется, и усильные искатели достають оное. Мат. 11, 12. Естьли пны въ семъ успъешь, шо вовсе ошспланешь ошъ прежнихъ привычекъ, а, можень бышь, к онь самаго внушения помысловъ. Ибо обыкновенно свъшу усшупаешъ ньма, и солнцу тень. Но еслиьля кого въ . самомъ началъ пренебрежешъ сіе, шо ошъ - разслабленія ума займешся не должнымъ и лишишся благодаши. И шогда-шо, подпадши дъйсшвію лукавыхъ и находясь въ сшрахъ, узнаещь собсшвенную немощь. Но и успъвающій не должень приписывать сего собственныть трудамъ, но благодати Божіей. Впрочемъ предваришельно надобно очисшить самаго себя, какъ сказано: должно прежде очнспипься, и пошомъ бесъдовать съ чистымъ. Но умъ очищается посредствомъ многихъ слезъ и пріемлеть просвѣщеніе Божественнаго свъша, который не умаляется, естьли бы и весь міръ принялъ его; мысленно онъ обишаешъ и въ будущихъ родахъ.

Сей свящый и блажевный Симеонъ, будучи накогда спрошень, каковь должень бышь Священникъ, ошвъшствовалъ шакимъ образомъ: я не достоннъ быть Священникомъ; однако досшовърно знаю, каковъ долженъ бышь шошь, кшо присшупаеть священнодъйствовать предъ Богомъ: во первыхъ онъ долженъ бышь чисшъ не шолько шъломъ, но и душею, и пришомъ не подверженъ ни какому гръху; во вшорыхъ онъ долженъ бышь смиренъ и по внъшному поведенію и по внушреннему состоянію души. Потомъ когда приступить онъ къ священной и святой ппрапезъ, по мысленно на Божество, а чувспвенно на предлежащую свяшыню долженъ взирашь безъ всякаго сомнънія. Мало сего, но и Самаго невидимо присупиствующаго въ дарахъ долженъ имъть онъ ощутительно въ сердцъ своемъ, дабы шакимъ образомъ съ дерзновеніемъ могъ онъ приносишь моленія, и, какъ другъ бесъдуя съ другомъ, такъ говоришь: Отсе нашь сущій на небесахь, за сватится имя Твое. Ибо молитва показываеть, что онь имветь въ себв живущаго Сына Божія по есшеству со Отцемъ и Свяинынъ Духомъ. Таковыхъ Пресвищеровъ видалъ я; просшище мив ощцы и бращия.

Онъ же сказывалъ и сіе, какъ бы о друтомъ комъ, не объявляя, чшо що самъ онъ, дабы избъжать славы людской; открыль же будучи понуждаемъ человѣколюбіемъ. Слышаль я, говоришть онъ, ошть одного Іеромонаха, ошкрывшагося мнв, какъ другу своему: ни однажды не совершаль я Лишургія не видевь Духа Свяшаго, шакъ какъ видель я Его сощедшимъ на меня въ шо время, когда меня рукополагали, и Мишрополишъ чишаль молишву Священническую, и молишвословъ лежалъ на недостойной головъ моей. На вопросъ же мой, какимъ образомъ онъ видълъ сіе и въ какомъ видъ, Іеромонахъ сказаль: просто и безъ вида, но какъ свъть. И какъ удивился я съ начала увидъвъ то, чего никогда не созерцаль! Когда же размышляль я, чшо бы эшо было, шо оно говорило мнъ шайно, какъ бы голосомъ: я шакимъ образомъ снисхожу на всъхъ Пророковъ и Апостоловъ, и нынъ на избранныхъ Божінхъ и Святыхъ. Я есмь Святый Духъ Божій. Ему слава и держава во въки. Амины

98 11.

## жизнь преподобнаго отца нашего саввы освященнаго \*).

1. Благословенъ Богъ и Ошецъ Господа нашего Інсуса Хрисша, побудившій ваше Преподобіє приказать моему ничтожеству описать и послать къ вашему Преподобію Богоугодную жизнь, совершившихъ на землѣ путь свой, Святыхъ Отцевъ нашихъ Евонмія и Саввы. Богъ по неизреченному своему милосердію источилъ чрезъ нихъ мнѣ бѣдному каплю слова и отверзъ уста мон

\*) Память его Дек. 5 дня. Писатель сей жизии есть Кириллъ Скноопольскій, одинъ изъ самыхъ достовърнъйщихъ древнихъ Писателей, занимавшихся жизнеописаніями Свяпыхъ. Онъ жилъ весьма близко ко временамъ жизни Св. Саввы, и всъ свядънія о немъ пріобрѣлъ оптъ учениковъ Святаго, какъ-то онъ самъ многократно говоритъ въ семъ жизнеописаніи. Греческій текстъ сей жизни находится въ кныгѣ: Ecclesias Græcæ monumente. Tom. III. Изд. для исполненія столь полезнаго вашего приказанія: и я уже написаль ньчто о честномь Отць нашемь Евенмін, написаль весьма немногое и несоотвьтствующее величію его духа. Ибо я не могь найтии много свъдъній о немь, ибо уже восемьдесять лътть прошло, какь отошель онь къ Богу. По сей причинъ и немногія сказанія о немъ съ трудомь могь я собрать во едино. Я ходиль по разнымъ мъстамъ, чтобы найти и собрать сін душеспасительныя сказанія, и такимъ образомъ извлекалъ оныя изъ глубины долговременнаго забвенія, дабы время не истребило ихъ для насъ совершенно.

2. Теперь время побуждаешъ меня привесшь въ исполненіе и осшальное изъ ваимхъ приказаній, и написашь нѣчшо о славномъ Ошцѣ нашемъ Саввѣ. Свѣдѣнія о немъ я пщашельно и съ шрудомъ собралъ ошъ досшовѣрныхъ свяшыхъ мужей, кошорые были его учениками и сподвижниками, и кошорые донынѣ подражаютъ его жизни и освѣщаюшъ намъ пуши къ Богу. Сдѣлашь сіе я обѣщался еще въ описаніи жизни Св. Евонмія. Впрочемъ я знаю собсшьенное свое

невъдъніе и недостоянство. Но не смотря на сіе, приступая къ исполненію предпріяшія, превышающаго мон силы, я дълаю сіе не по гордосши, но пошому, что знаю худое послъдствіе непослушанія и страшную угрозу, содержащуюся въ сихъ словахъ: рабо ликавый и ленивый, надлежало тебе сребро Мое отдать купцамо. (Маш. 25, 26. 27.) И шакъ я умоляю всъхъ вообще, кому случится читать сія мон сочиненія, особливо же умоляю твое Преподобіе, честьнъйщій и чадолюбивъйшій Отецъ Георгій, во первыхъ молишь Владыку Бога, чтобы Онъ простилъ меня бъднаго въ моей порочной жизни и во многихъ гръхахъ моихъ; пошомъ умоляю върншь всему, чшо мною уже сказано или будешь говорено шеперь. Для сего я съ точностію упоминаль о времени, мъсшахъ, лицахъ и именахъ, дабы скоро можно было изследовать исплину моего повъсшвованія. Будучи увъренъ, что Вогъ помогаешъ и содъйствуетъ мнъ, я начну повъствование о Саввъ.

3. Савва, нынъ сдълавшійся гражданиномъ небеснаго града, родомъ былъ изъ села Му-

ЧАСТЬ ХШ.

Digitized by Google

7

ипаласки Каппалокийской области. Село сіе зависъло оптъ Кесаріи, и прежде по своей малоснии и неважносние было неизвъсшно, но посль, по происхождению изъ него сего Божественнаго юноши, у всъхъ сдълалось весьма славнымъ: подобно какъ селеніе Армаеемъ, бывшее прежде неизвъстнымъ и весьма маловажнымъ, сдълалось славнымъ во всемъ мірѣ съ шого времени, какъ въ немъ родился Самуилъ, съ младенчесшва посвященный Богу. (1 Цар. 1, 1. и слъд.) У Саввы родители были Христіане и пришомъ весьма благородные, по имени Іоаннъ и Софія. Онъ оптъ нихъ родился въ семнадцапный годъ правленія Θеодосіева, какъ то мы вѣрно знаемъ по точному изчислению лътъ жизни его. Вскоръ по рождении Саввы, ошецъ его взящъ въ воинское сосшояние въ Александрію, причисленъ къ шакъ называемымъ Исаврянамъ, и по сему случаю съ своею супругою переселился изъ Каппадокійской страны въ Александрію. Священный юноша Савва, будучи тогда почти пяти лътъ, по Божію провидьнію, осшавлень сь родишельскимь имъніемъ въ упомянушомъ селеніи Муталаскъ у своего дяди по машери, именемъ Ер-

៍ ១៦

мія, у кошораго жена была злонравная. По сей причинъ, чувствуя здъсь неудовольствія, онъ удалился къ Григорію, который быль его дядя по ощцъ, и который жилъ въ селенія Скандъ, отстоящемъ отъ Муталаски на три стадіи.

4. По прошествін непродолжнительнаго времени, когда дяди его Ермій и Григорій начали между собою спориль о немъ и о имъніи его родишелей: Савва, подобно великому Пророку Іеремія, (Іерем. 1, 5.) будучя предъизбранъ Богомъ опгъ чрева машери и предузнань прежде зачащія своего, презръль всё жишейское, и удалился въ монасшырь, называемый Флавіаны, отстоящій на двадцать стадій отъ села Муталаски. Будучи принящъ въ оный оптъ Архимандрища и причисленъ къ монашескому общесшву, онъ научился строгости монашеской жизни: ВЪ. корошкое время изучиль Псалширь, и узналь прочія постановленія общежительнаго правила. Между шъмъ упомянушые его дяди помирились между собою, и многократно покушались склонишь его къ выходу изъ Монасшыря, дабы, какъ они говорили, всшупилъ

онъ во владение земель, принадлежащихъ его родишелямъ. Сверхъ сего они убъждали его всшупишь въ бракъ; но Савва, будучи охраняемъ Богомъ, избралъ лугше быть у порога дома Божія, нежели предаться мірскимъ суетамъ. (Псал. 83, 11.) Почему никакъ не согласился осшавищь сно скромную жизнь, нбо онъ имълъ въ мысляхъ сіе изреченіе Господя: никто взявшійся за сохи, и оглядывающійся назадь не управить себя во царствіе небеснов. (Лук. 9, 60.) Пришомъ Савва размышлялъ и говорилъ самъ въ себъ шакимъ образомъ: шъхъ, кошорые мнъ совъщующъ осшавищь Бога, я убъгаю какъ змъй: ибо худыя сообщества разеращаюто добрые нравы; (1 Кор. 15, 33.) я боюсь, чтобы, ослабъвши отъ непрерывныхъ забощъ, не подпасть проклятию Пророка, который говорить: прокляты уклоилющиеся отв заповъдей Твоихв. (Псал. 118, 21.) Таковъ былъ Савва изъ дъшсшва въ ревносни къ благочестію!

5. Нѣкогда, какъ онъ рабошалъ въ Монаспырсковъ саду, родилось у него желаніе ъъвснъ прежде опредвленнаго часа яблоко,

котпорое по виду было красиво и весьма вкусно. Будучи воспламененъ симъ желаніемъ, онъ сорвалъ яблоко съ дерева, но раздумавши, мужественно преодольль себя, и благочесшивыми мыслями упрекаль себя шакимъ образомъ: красивъ былъ для взора в пріятень для вкуса тоть плодь, который умершвиль меня чрезь Адама. Адамь предпочель духовной красоть то, что казалось пріяшнымъ для шылесныхъ очей, и насыщеніе чрева почель драгоцвиньйшимь духовныхъ удовольствый, но чрезъ сіе онъ ввелъ смершь въ міръ. И шакъ я не долженъ презирашь добродътель воздержанія, не долженъ отягчашься душевною дремошою. Ибо какъ появленію всякихъ плодовъ предшествуеть цвъшъ: такъ воздержаніе предшествуетъ всякой добродешели. Сими благочесшивыми мыслями Савва преодольль свою похошь, бросиль яблоко на землю и топталь оное ногами, попирая вмъсшъ съ яблокомъ и похоть. Въ сіе время онъ положилъ себъ за правило не вкушать яблока до смерти. Послъ сего случая онъ получилъ силу свыше, и предался воздержанію; поелику оно обуздываень злыя мысли и прогоняенть шяжесть

Digitized by Google

J

сна. При воздержаній онъ шрудился и шьлесно, ибо помниль пъснь Давида, кошорый взываль къ Богу: созэри на страданіе лос и изнелюженіе лос, и прости ест ертхи лои. (Псал. 24, 18.) Почему со всякимь смиреніемь и ревносшію душу свою очищаль посшомь, а шъло изнуряль шрудомь до изнеможенія; и имъя въ упомянущомъ Монасшыръ Флавіанахъ шесшьдесящъ или семдесящъ сподвижниковъ, всъхъ ихъ превзощель смиреніемъ, послущаніемъ и благочесшивыми шрудами.

6. Въ повъствованіяхъ о его юношескихъ подвигахъ находишся и сіе. Монасшырской хлъбникъ въ зимнее время, когда не было солнца, разославши мокрые одежды свои въ шеплой печи, чнобъ онъ шамъ высохли, забылъ о нихъ. Чрезъ день, когда недосшало хлъбовъ, нъкошорые изъ брашій, въ числъ кощорыхъ былъ и чудный Савва, по приказанію Насшоящеля, рабошали въ хлъбнъ. Когда они защопили печь; шогда хлъбникъ вспомнилъ объ одеждахъ. Сдълалосъ безпокойсшво, и никио не смълъ войши въ печь, поелику она была велика и уже весьма раз-

102

горълась. Юный Савва, будучи старцемъ по несомнѣнной вѣрѣ, укрѣпившись оною и вооружившись знаменіемъ кресша, вскочилъ въ печь, и взявши одежды, вышель изъ нея невредимъ. Богъ, сошворныши чудо въ Вавилонъ и сохранившій невредимыми ошъ огня шрехъ Ошроковъ съ ихъ одеждами и головными покрывалами, сохраниль въ печи и одежду невредимою ошъ огня, а чрезъ нее возвъсшиль всъмь о Божесшвенной благодаши, которая имъла возсіять въ рабъ Его, отрокъ Саввъ. Отцы, увидъвши сіе необыкновенное чудо, прославляли Бога и говорили: каковъ будешть сей юноша, который въ молодыхъ лешахъ удостоился шакой благодаши! Сіе извъсшіе я написаль шочно шакъ, какъ слышалъ оное оптъ Григорія Пресвитера и его двоюроднаго брата по отщъ; написаль съ темъ намъреніемъ, чтобы имъющимъ чищащь сіе показащь, какова была въ юномъ Саввъ въра, каковъ разумъ, и сколь велики были его преимущества предъ другими. Савва, сшараясь возрасшать отъ славы въ славу и восхождения во сердив своемб полагая, (Псал. 83, 6.) провель десящь лешь въ семь Монасшыре, и возы-

103

Digitized by Google

6 68 6

ных Богоугодное желаніе посвлинны святый градь, и остаться въ пустынь, лежащей близь онаго: нбо надлежало сей пустынь быть созданной отъ него, н шакимъ образомъ исполнишься словамъ, сказаннымъ о ней краснорвунвымъ Исајею. (Иса. 58, 12.) Почему пришедши къ Архимандрину просилъ его, чиюбы онъ оппусинаъ его съ молнитвою. Когда Архимандришъ не хошълъ ошнусшишь его: то открылось ему Божественное виденіе, въ кошоромъ сказано ему: оніпусши Савву послужинь Мив въ пусшынь. Послѣ сего Архимандришть призваль его къ себъ, и шайно сказалъ ему: по побуждению ошъ Божественнаго виденія ошпущаю тебя, сынъ мой; иди въ мирѣ, но шакъ, чшобы никто изъ братій не зналъ о семъ; Господь да будеть съ тобою. Такимь образонь Савва, будучи путеводимъ Богомъ, принцелъ въ Іерусалимъ на осъмнадцашомъ году жизни, въ концъ царсшвованія благочесшиваго Маркіана, во время Ювеналіева Пашріаршесшва въ Іерусалимъ. Здъсь приняль его нъкощорый Каппадокійскій сшарець въ Монасшырѣ Аввы Пассаріона, находившемся шогда подъ управленіень Архимандриша Елпидія. Рабъ

104

Божій Савва, проведши въ семъ монастырѣ зиму, не согласился долѣе осшавашься въ мемъ, хошя сшарецъ и убѣждалъ его къ шому. Подобнымъ образомъ и другіе многіе приглашали его въ различныя мѣсша монашескихъ общежищельныхъ сословій, но онъ ни къ одному изъ нихъ не присоединился, пошому что изъ дѣтства любилъ спокойствіе и посвящилъ себя Богу.

7. Но когда почши опть всъхъ слышаль о великомъ Евеимів, который подвизался тогда въ пусшынъ, лежащей къ восшоку ошъ ошъ святаго града, и сіялъ наподобіе свъшила, и вездъ испускалъ лучи чудесъ своихъ: шо воскрылившись умомъ своимъ, возжелалъ увильть сего Святаго. И такъ пришедши къ блаженному Елпидію, объявилъ ему свое желаніе и, по молишев, ошпущень быль ошь него съ нъкошорымъ проводникомъ. Пришедши въ показанное мъсто и постоянно пребывая съ Ощцами, шамъ находившимися, онь въ суббошный день увидълъ великаго Евонмія, идущаго въ Церковь, и со слезами просиль его, члюбы онь причислиль его къ находящимся подъ его смотрвніемъ бращія

ямь. Но великій Евений опсовышоваль ему и говориль: сынь мой! я думаю, чию не прилично шебѣ споль молодому осшаващься въ Аавръ; да и Лавръ нъшъ никакой пользы имъшь у себя юношу, и шебъ юношъ неприлично бышь между опшельниками; и шакъ поди къ Аввъ Өеокшисниу въ обишель лежащую ниже; шамъ шы получищь себъ великую пользу. На сіе блаженный Савва опывъшствоваль: честный Отець! я знаю, чно промышляющий о всъхъ Богъ, желая моего спасенія, самъ показалъ мнъ пушь пришти подъ святыя руки твои. И такъ я сделаю, что ты мие приказываещь. Тогда великій Евонмій послаль его къ блаженному Өеокшисшу, и увъдомиль сего послъдняго, чтобы онъ имълъ попеченіе о Саввъ, поелику сей благодашію Хрисшовою имъль прославникся въ монашеской жизни. Сіе, какъ мнъ кажешся, великій Евоимій сдълаль не просшо, но по прозорливосши. Онъ предвидвлъ, чшо Савва буденть Архимандришомъ всвхъ Палесшинскихъ ошшельниковъ, чшо сверхъ сего онъ устроитъ весьма великую и весьма славную Лавру, кошорая будешь превосходнье всъхъ Палесшинскихъ Лавръ;

что онъ будетть начальникомъ и законодателемъ всвхъ опщельниковъ, которые́ уединяются въ самихъ себя. Посему онъ далъ ему законъ не принимать никого безъ бороды, и сей древный законъ, бывший у древнихъ Опщевъ въ силъ, приказалъ предать Настоятелямъ и другихъ Лавръ: извъстно же, что все, отличающееся своею древностию, находится въ уважени.

8. Посшупивши подъ начальство блаженнаго Өеокшиста, Отецъ нашъ Савва всего себя предаль Богу. Все, что принадлежало ему, какъ собственность, онъ ощалъ въ руки Өеокписта, и посвятиль себя на всякое дело подвижника. Проводя дни въ шелесномъ пирудъ, онъ въ основаніе и въ Haчало своей жизни полагалъ смиреніе и послушаніе. Будучи способенъ и весьма ревностенъ къ совершенію Божественнаго служенія, онъ прежде всъхъ входиль въ Церковь, и выходиль изъ ней послѣ всѣхъ; при великихъ душевныхъ силахъ, онъ и шѣломъ быль великь и силень. Почему когда всв Монахи рубили въ пусшынъ шолько по одной связкъ прушьевъ для корзинъ и носили

въ Киновію; що Савва рубиль и носиль по при. Пришомъ онъ усердно служнаъ при Богослуженіи. Сверхъ сего иногда носиль и воду и дрова, и шакимъ образомъ сшарался всъмъ услужищь. Былъ онъ довольно долгое время смощрищелемъ надъ лощаками, исправлялъ и другія различныя должносщи, и все сіе исполнялъ неукоризненно и безпорочно, шакъ чщо Ощцы Киновіи удивлялись сщоль великому усердію и услужливосщи юнаго Саввы.

9. Нѣкоторый брашъ въ Киновіи, родомъ Александріанинъ, по имени Іоаннъ, часто просилъ блаженнаго Өеоктиста, чтобъ онъ отпустиять его въ Александрію привесть въ норядокъ родительское имъніе: ибо сей Іоаннъ слышалъ, что родители его не за долго предъ шѣмъ временемъ скончались. Притомъ просилъ, чтобы онъ позволилъ ему изять съ собою изъ Монаховъ сопутникомъ Савву съ тѣмъ, чтобы онъ принялъ участіе въ его трудахъ и заботахъ. Блаженный Өеоктисть согласился на просъбу Іоанна, и послалъ съ нимъ Савву въ Александрію. Когда они туда врибыли и старались отныскатъ

родительское имъніе: то мать блаженнаго Саввы Софія и отець его Іоаннь, который піамъ, перемънивъ свое имя, назывался Конономъ и начальствовалъ надъ отгрядомъ Исаврянь, узнали его; убъждали остаться въ Александріи и вступить въ воинскую службу, шакъ чшобы быщь ему первымъ въ отрядь. Но онь отвергнуль ихъ убъжденія и сказаль: я всшупиль въ военную службу къ Царю всъхъ, Богу, и не могу оставить сей службы. Тъхъ, кошорые хошять отвлечь меня ошь него и всеми силами сшараются принудить къ сему, я не могу называшь своими родишелями. Я швердо намьренъ пребыщь въ сихъ мысляхъ до послъдняго издыханія, и надъюсь скончашься въ свящой жизни подвижничества. И шакъ при встахъ свояхъ сплараніяхъ не могшя ослабищь его швердосши и удержать его у себя, роантели давали ему двадцать какихъ-шо монешь для издержекь: но онь не принималь ихъ. Впрочемъ видя, чило они симъ очень опечалились, въ угождение имъ взялъ только шри монеты, и потомъ скоро вышелъ изъ Александріи вмъсптъ съ Іоанномъ, съ кошорымъ онъ былъ посланъ. Пришедши въ

Киновію, тря монецью онь опідаль въ руки великаго Осокщисша.

10. Когда оканчивался десящый годъ пребыванія Саввы въ сей Киновін: скончался треблаженный Өеоктисть въ трепли день мъсяца Сеншября, въ чешвершый Индикпіонь. Великій Евонмій пришедши въ Киновію похорониль побъдоносное шьло Өеокшиста, и преемникомъ правленія его поставилъ нъкоего чуднаго Мариса. Но какъ и сей посль двугодичнаго правленія Богоугодно скончался: що опять пришель великій Евений, похорониль его въ одной могиль съ блаженнымъ Өеокпписшомъ, и начальсппво надъ Киновіею вручиль нѣкоему добродъшельному Лонгину. Тогда Ошецъ нашъ Савва, будучи уже на шридцатомъ году жизни, но не смощря на сіе, превосходя всъхъ стартихъ его по лъшамъ въ Киновія пощеніемъ, бдъніемъ, незлобіемъ, смиреніемъ и послушаніемъ, просиль Авву Лонгина, чшобы онь позволиль ему жишь въ пещерв, которая находилась внъ Киновіи къ югу въ ушесъ. Авва Лонгинъ, видя его ошличную добродъшель, постоянство и чистоту нравовь, ревность и

110

усердіе къ молишвамъ, донесъ о его желанін великому Евегмію, и поелику сей сказаль: не препя вуй ему подвизащься шакъ, какъ онъ хочещь: що Лонгинъ позволиль Саввѣ жишь въ пещерѣ къ югу по пяши дней въ неделе. Ошецъ нашъ Савва получивщи желаемое позволение провель пять лышь следующимь образомь: въ день воскресный въ вечеру выходилъ онъ изъ Киновіи Съ шакимъ количествомъ пальмовыхъ въще вей, которое достаточно было для работы на недълю, оставался въ пещеръ пять дней, не принимая никакой пищи, и въ суббошу поутру возвращался въ Киновію, и приносиль съ собою пящиневное рукодъле-пящьдесящь ощдвланныхъ корзинъ. Великій Евенмій, узнавши о шакой его жизни, браль его съ собою вмъсшъ съ блаженнымъ Домешіаномъ въ большую пусшынь, Руву, мъсяца Генваря чешырнадцашаго дня. Ибо Евонмій увъренъ былъ въ немъ; онъ называлъ его оптрокомъ-спарцемъ, и какъ искусный воспишашель дъшей руководствовалъ его къ вы» сшимъ добродешелямъ и упражнялъ въ оныхъ. Въ сей пусшынъ, будучи ощатлены ошъ вся-

111

каго обращенія съ людьми, они осшавались до праздника Ваій.

11. Нъкогда великій Евоимій виъсшъ съ Дометіаномъ и Саввою вышелъ изъ Рувы, съ шънь, чшобы пройпи чрезъ всю пустыню, лежащую за мершвымъ моремъ къ полудню: Когда пришли они въ безводныя мъсша и намъ долго осшавались: по ошъ чрезмърнаго жара блаженный Савва, почувсшвовать сильную жажду, не могь ишпи далье п упаль. Върояшно сіе случилось ошъ шого, чию находящаяся въ его внушренносши влажность истощилась отъ чрезмърнаго жара. Сшарецъ сжалившись надъ нимъ, ошощелъ опть него на разстояние брошеннаго камня, наль на лице, и произнесь следующую молипву: Господи, Боже! дай въ землъ жаждущей воду, которая бы утолила жажду юноши. По окончанія молишьы Евонмій призвалъ къ себъ Савву, и небольшимъ орудіемъ покопалъ пъри раза землю, и ошкрылъ ему шекущую воду. Напившись ел Савва пришель въ себя, и съ сего времени получилъ Божественную силу къ перенесению трудносшей пуспынной жизни. Спуспия нь-

¥

сколько времени, въ пяшнадцашый годъ Папріаршества Анастасіева въ Іерусалимѣ, великій Отецъ нашъ Евоимій во лирѣ уснуло и посило, потому сто Господъ на упованіи вселило вго. (Пс. 4, 9.)

12. Тогда великій Савва, будучи птридцаши пяши лешь от роду, увидель, что въ Киновіи образъ жизни перемънился, поелику Ошцы обишели скончались; посемч удалился въ шу восшочную Іорданскую пустыню, въ которой тогда святый Герасимъ сіядъ наподобіе свъщила и съядъ съмена благочесшія. Пребывая въ пусшынь. Савва самою жизнію своею пълъ сіе Дави. дово изречение: се удалихся бъгая и воз дворихся во пустыни. (Псал. 54, 8.) Тамъ занимался онъ покоемъ, посшомъ и непрестанными молишвами, и соответно словамъ Писанія: утихните и познайте, сто Я Боеб, (Псал. 45, 11.) содълываль умъ свой чистымъ зеркаломъ Бога и Божественныхъ предметовъ. Діаволъ, желая отвлечь его ощъ шакой жизни, по зависши своей вымышляль для него многія искушенія. Такь некогда въ подночь Савва лежалъ на пескъ, и діаволъ; Члать XII. 8

преобразившись въ змъй и скорпіоновъ, сшарался устращить его. Савва хот я съ начала много устрашился, но скоро узналь, что это хитрость діавола. Почему оградившись кресшнымъ знаменіемъ и прогнавши спрахъ, смъло вспалъ и сказалъ: хопия шы и стараешься устращить меня, но самъ остаеться побъжденнымъ; потому что со мною Господь Богъ. Онъ даль намъ властия надъ шобою сими словами: се даю валю. власть наступать на злеви и скорпіоново, и на всю силу вражію: (Лук. 10, 19.) Какъ скоро онъ сіе произнесь: то сія ядовитыя живошныя изчезли. Также нъкогда явился ему сашана въ видъ самаго страшнаго льва, который тель противь него и свирѣпымъ своимъ видомъ угрожалъ ему. Савва, увидъвши спращное приближение къ нему звъря, сказаль: есшьли шы получиль надо мною власщь: ню чню медлинь? естьли же не получиль: шо для чего напрасно mpy,нишься? Ты не можешь отвлечь меня отъ Бога: ибо Онъ самъ научилъ меня мужесшву сими словами: на льва и аспида наступшиь, попирать будешь скилина и дракона. (Псял. 90, 13.) Какъ скоро Савва произнесъ сін

слова: по звърь сшалъ невидимъ. И съ щого времени Богъ покорилъ Саввъ всякое ядовищое и плошоядное живошное, шакъ чщо; обращаясь въ пусшыняхъ съ сими живошными, онъ не шерпълъ ошъ нихъ никакого вреда.

13. Въ тоже время онъ встрътился съ чепырьмя Сарацинами, которые томились жаждою и изнемогали. Сжалившись надъ ними, Савва приказаль имъ съспь; но не имъя у себя ничего, кромъ дикихъ кореньевъ и сердцевины изъ тростника, высыпаль оныя предъ ними изъ своей небольшой милоши. Варвары, насыпнившись сею пищею, распросили у него, въ кошорой Рувійской пещеръ живепть онь. Потомъ по прошествія нъсколькихъдней, когда унихъ было довольно съъсшныхъ прииасовъ, они принесли ему хлъбы, сыръ 鷵 финики. Отецъ нашъ Савва, удивясь сей признашельносши варваровъ, пришелъ въ сердечное сокрушеніе, и со слезами говориль: горе мнъ, душа моя! сколь великое сшараніе употребили сіи варвары къ шому, чшобы возблагодаришь меня за ничшожную услуry! Что же должны двлать мы бъдные и

неблагодарные, мы, которые ежедневно наслаждаемся столь многими благодъяніями и дарами Божіими, и не смотря на сіе проводимъ жизнь свою въ безпечности и нерадъніи, и не стараемся благоугождать подателю даровъ Богу исполненіемъ заповъдей Его и непрестаннымъ принотеніемъ Ему плода устб, прославляющихъ иля Его? (Евр. 13, 15.) Пребывая въ семъ сокрушеніи, Савва дни и ночи проводилъ въ молитвъ Божіей.

14. Въ сію же Рувійскую пусшыню пришель къ Саввъ нѣкошорый досшопамяшный Монахъ, по имени Аноъ, и началъ жишь вмѣсшѣ съ нимъ. Сей Монахъ нѣсколько времени жилъ вмѣсшѣ и съ шреблаженнымъ Аввою Θеодосіемъ при Церкви, шакъ называемой Сѣдалищной. Во время пребыванія Саввы и Аноа въ сей пусшынѣ напали на нихъ шесшь Срацинъ, кошорые были варвары и разбойники. Они, сговорившись между собою, послали къ блаженнымъ одного своего шоварища испышашь ихъ, съ шѣмъ намѣреніемъ, чшобы, есшьли Монахи будущъ сопрошивлящься одному, всѣмъ пришши къ вимъ и обоихъ взящь въ плѣнъ. Блаженные

Ошцы, видя опасность, ни мало не устрашились, но око души обрашивши къ Богу, усердно молились о избавлении ощъ нападенія сихъ безчеловъчныхъ разбойниковъ. Тошчасъ разверзлась земля, и поглошила того разбойника, который пришель испытать ихъ. Прочіе, увидъвши сіе спрашное чудо, объяшы были сшракомъ и убъжали. Съ сего времени Ошецъ нашъ Савва получилъ Божественный даръ не стращиться нападенія разбойниковъ. Въ тоже время великій Отецъ нашъ Савва, чрезъ обращение съ блаженнымъ Аноомъ, въ первый разъ сделался известенъ блаженному Аввъ Өеодосію, кошорый шогда еще не основалъ своей священнъйшей обипели.

15. Свящый Отець нашь Савва, проведнии четыре года въ сихъ пуспыняхъ, когда обходилъ и осматривалъ прочія пусшынныя мъста, пришелъ и на ту гору, которая выпе всъхъ, и на которой нъкогда блаженная Евдокія слушала ученіе великаго Евоимія. Здъсь во время молитвы, продолжавшейся цълую ночь, явился Саввъ нъкоторый Ангельскій образъ въ сіяющей одеждъ, указалъ

Digitized by Google

ему на сухой пошокъ, идущій ошъ Силоана сь южной спророны сей горы, и сказаль ему: ежели щы хочешь сію пусшыню населищь подобно городу: по обрашись къ восточной сторонъ сего потока, ты увидить предъ собою пещеру, которая никъмъ не была занимаема, взойди и поселись въ ней. Кто даеть скотамь пищу, и птенцамь вороноед, взывающимо ко Нему, тотъ **N** 0 шебъ будетъ промышлять. По окончания видънія, Савва пришедши въ себя и увиаввши показанный къ югу пошокъ, обрадовался, сошель съ горы, в будучи путеводимъ Богомъ, нашелъ шу пещеру, о которой говорило ему видение. Взотелши въ нее, онъ поселился въ ней въ Haчаль сороковаго года своей жизни. Въ сіе время умерь Іерусалимскій Архіепископь Анасшасій, занимавшій Пашріаршескій престоль девяшнадцать явшь. Преемникомъ по себв онъ оставилъ Мартирія. Въ сіе же время Римскій Императоръ Зенонъ, умершинь Тиранна Василиска, возвратилъ себъ свой пресшоль. Ошець нашь Савва, поселявшись въ упомянутой пещеръ, привъсилъ къ отверзшію ся веревочку, и при помощи ся

восходиль и нисходиль, поелику безь веревочки шрудно было восходить къ ней. Воду браль онъ стадій за пятнадцать изъ озера, называемаго семиустнымъ. По прошествіи иъкотораго времени пришли къ нему четыре Сарацина, и поелику они не могли взойти къ его пещерѣ: то освященный Савва, увидъвщи сie, спустилъ имъ веревочку и такимъ образомъ позволилъ взойти къ себъ. Сарацины, взошедши къ нему и ничего не нашедщи у него, удивидись его нищетѣ и образу жизни. Ушедши отъ него, они чрезъ нѣсколько дней опять пришли къ нему и принесли сушеныхъ хлѣбовъ, сыра, финиковъ и другихъ цещей, которыя случились у нихъ.

16. При семъ пошокъ Савва прожилъ пяшь лышъ одинъ, бесђдуя въ покоѣ шолько съ однимъ Богомъ, и очищая око ума своего, дабы открытыло лицело езирать на славу Господню. (2 Кор. 3, 18.) Здѣсь непресшанными молишвами и приближеніемъ къ Богу онъ совершенно побъдилъ злыхъ духовъ, и Богъ на сорокъ пяшомъ году жизни его ввѣрилъ ему попеченіе о душахъ другихъ людей. Ибо Слово Божіе сло-

Digitized by Google

вами Пророка: раскуйте лети ваши на орала и копія на серпы, (Ися. 11, 4.) внуши-. ло ему, что онъ не долженъ напрасно занимашься побъжденными врагами; но силы свои, способныя прежде къ брани, долженъ для пользы многихъ обрашить отъ бранныхъ подвиговъ къ воздъланію шъхъ людей, которые, такъ сказать, заросли порочными мыслями. Послъ сего Савва всъхъ приходящихъ къ нему началъ принимащь. Весьма многіе изъ ошшельниковъ и Восковъ, узнавши о семъ, приходили къ нему и осптавались при немъ. Въ числъ пришедщихъ были: святый Іоаннь, который посль быль настоятелемь мовой Лавры, блаженный Іаковъ, копторый послъ при Іорданъ основалъ Лавру такъ называемую съ башнями, блаженный Фирминъ, который въ странъ Махмаса основалъ Лавру, и славный по монашескимъ подвигамъ Северіанъ, кошорый послъ построилъ обишель Перикапарвариха: шакже пришелъ къ нему Юліанъ, по прозванію Кирптъ (согбенный), который при Іордань основаль Лавру, называемую Неслкерава: приходили и другіе многіе, которых в имена суть во книев жизни. Савва каждому приходящему къ

нему давалъ приличное мъсто, на кощоромъ находилась небольшая пещера и келлія. Благодатію Божіею его общество возрасло до седьмидесяши человъкъ, кошорые всъ были Боговдохновенны, всъ Хрисшоносцы. Есшыли клю назовешъ ихъ ликомъ Ангеловъ, или народомъ подвижниковъ, или градомъ людей благочесшивыхъ, или новымъ ликомъ седьмидесящи Апостоловъ, тотъ не ошибется въ семъ названия. И всъхъ ихъ начальникомъ, пушеводишелемъ и пастыремъ былъ Савва. Онъ вознамъривщись построить башню на горъ, собралъ своихъ учениковъ, и началъ строить ее на той части горы, которая лежить къ свверу, къ истоку потока. Съ сего мъста при благодати и содъйствіи Св. Духа, кошорый руководствоваль Савву, онь началъ спроить Лавру. Посреди же самаго пошока онъ построилъ небольшую Церковь, и въ ней поставилъ освященный жертвенникъ. Когда кшо приходилъ къ нему, рукоположенный во Пресвишера, що онъ заставляль его совершить богослужение. Ибо самъ онъ, имѣя великую крошосшь и исшинное смиреніе, не хотівль принять рукоположенія. Въ сихъ добродътеляхъ онъ nod-

Digitized by Google

Ś.

ражаль Хрисшу, исшинному Богу, который сказаль: наугитесь отв Меня: ибо Я кротоко и слирено сердиемо, (Мат. 11, 29.) и сими словами предложилъ Себя въ образецъ смиренія всѣмъ желающимъ. Взирая на сей образецъ, онъ смирялся, шакъ чщо быль слугою у всѣхъ, и почиталъ себя меньшимъ изъ всъхъ. Но между шъмъ имъя обо всъхъ ясное понятие, онъ каждаго изъ пихъ науи увъщевалъ мужесшвенно сшоящь чаль прошивъ хитростей діавола, и ни мало не ослабъвашь прошивъ него, или не предаваться печали по причинь многообразной злобы злыхъ духовъ. Онъ говорилъ, чшо человъкъ очисщившійся и посвящившій себя Богу долженъ ограждашься надеждою будущихъ благъ: ибо только слабой дущъ свойственно падать подъ бременемъ трудовъ Сими и симъ подобными дълами и словами Савва не преставалъ пишать и орошать души ихъ, давалъ имъ крыльл, научалъ ихъ летань, и дълалъ способными возлетапь на вебо.

17. Но какъ недосшашокъ воды началъ пъснишь ихъ, ню въ одну ночь Савва помо-

лился Богу шакъ: Господи, Боже силь! ежели Тебъ угодно, чтобъ мъсто сіе населилось во славу свящаго имени Твоего: то благоволи даровашь намъ небольшое количесшво водъ. Когда онъ такимъ образомъ молился въ небольшой своей молишвенниць: шо внизу въ долинъ слышанъ былъ сшукъ. Савва посмотръвши внизъ, при свътъ полной луны увидълъ дикаго осла, который ногами ввоими долго копаль землю, и, какъ сверху замъшилъ шо Савва, выкопавши довольно глубокую яму, опусшиль въ нее свою голову и пилъ. Савва представивши себъ, чшо шакимъ образомъ Богъ призрълъ на рабовъ своихъ и извелъ имъ воду, шошчасъ сошель внизь, и раскопавши мѣсто, нашель текущую воду. По сему даже и донынъ находишся вода посреди Лавры; она досщавляеть великое утъщение Отцамъ, и ни зимою не умножаещся, ни льшомъ не умаляется, хотя почти всь ее черпають. Также въ нъкошорую почь блаженный Савва вышель изъ пещеры своей, и читая псалмы Давидовы шелъ одинъ въ долину. Вдругъ надъ западнымъ утесомъ потока, гдъ нынъ лежащъ чествыя его мощи, посреди двухъ.

Церквей, которыя нынъ тамъ находятся, увидьль онь огненный сшолпь ушвержденный въ землъ, вершиною же своею касающися неба. Увидъвши сіе спрашное зрълище, устращившись и вмъсшъ возрадовавшись о семь, онъ разсуждаль о шомъ, чшо сказано въ Пясаніи о лъствицъ, представившейся Патріарху Іакову, и говориль: коль страшно ивсто сіе, нвсть сіе, но домо Божій. (Быт. 28, 17.) Пробывши въ молитев на семъ мъсшъ даже до разсвъша, онъ со сшрахомъ и великою радосшію взошель щуда, гдъ видънъ былъ огненный спиолпъ. Тамъ нашель онь великую и удивишельную пещеру, конюрая внушри имфешъ видъ Церкви Божіей: вбо въ сей пещеръ съ восшочной стороны находишся Богомъ созданное ощдъленіе со сводомъ. Съ свверной спророны Савва нашелъ великой домъ на подобіе шой служебной палашы при Церквахъ, въ кошорой хранятся дерковныя вещи. Съ южной стороны онъ увидълъ широкій входъ въ пещеру, и входящій въ нее довольно обильный свъть оть солнечныхъ лучей. Сію пещеру при содъйсшвін Божіемъ онъ украсиль

и повельль совершать въ ней Богослужение въ субботну и въ воскресный день.

18. При содъйсшвія Божіемь его общество умножилось и возрасло до ста пятидесящи Ощевъ. Когда оно умножалось, и около долины вездъ строены были различныя келліи: що Ощцы завеля уже и рабочій скопть, какъ для строенія Лавры, такъ и для другихъ потребностей. Ибо Савва забошился, чшобы всъ необходимыя вещи были въ Лавръ, и чшобы по сей причинъ Ошцы не принуждены были выходишь изъ Аавры въ мірь, когда ръшились удалишься опть мірскаго шума. Будучи охощно опть него пасомы и путеводимы, они приносили плоды, достойные своего званія, и твло свое содълывали духовнымъ прежде шого непльнія, которое получить надвемся въ будущей жизни. Впрочемъ освящение упомянушой пещеры, то есшь, созданной Богомъ Церкви, онъ отлагалъ потому, что не хотълъ принять рукоположенія въ Пресвитера или вообще быть посвященнымъ въ служишеля Церкви. Онъ говорилъ, что желаніе бышь причисленнымъ къ клиру есль начало

и корень честомобивыхъ мыслей. Надъ Церковію, созданною Богомъ, есшь ушесисшая и чрезмърно высокая скала; на ней Ошецъ нашъ Савва построилъ себъ башню, и внушри святой пещеры, какъ въ раковинъ, нашедши скрышный путь, ведущій отъ служебной палящы къ башнъ, удалялся въ нее · для совершенія правила и для прочихъ дълъ. И какъ слава о немъ пронеслась повсюду: по весьма многіе приходили къ нему, и зная его Ангельскую жизнь, многое приносили ему. Блаженный же Сарва большую часть приношеній упошребляль на сшроенія и усшройство Лавры. Онъ все то дълалъ, чпо ночиталь благоугоднымь Богу. Почему никлю нзъ братій ни въ чемъ́ не смълъ противиться ему. Управлявшій тогда Іерусалямскою Церковію Марширій со времени великаго Евоимія началь знашь и очень любишь Савву.

19. Авва Марширій по прошесшвія осьмя льть своего Патріаршества переселился къ Богу, и правленіе Церковію принялъ посль него Саллюстій. Отцу нашему Саввь былъ тогда сорокъ осьмой годъ жизни. Тогда въ

его Лавръ возникли нъкопнорые люди, которые умомъ были плошскіе, и, какъ говоришъ Писаніе, не имъли духа. (Іуд. 19.) Они съ давняго времени поставляли същи Саввъ и всякимъ образомъ оскорбляли его. Но былъ и Іуда между Апостолами, и Гіезій жиль нъсколько времени съ Елисеемъ; родился и Исавь отъ Исаака, и Каннъ былъ бращомъ Авеля. И шакъ сін люди, о кошорыхъ мы сказали, согласившись между собою, пошли во святый градь, вошли къ Архіепископу Саллюстію, и просили его, чтобы онъ даль имъ Игуина. Архіепископъ спросилъ ихъ: изъ какого мъста вы? Они отвъчали: мы живемъ въ пустынъ въ нъкоторой долинъ. Потомъ Архіепископъ спросилъ ихъ: въ какой эшо долинъ? На сей вопросъ они и не хоптя сказали: въ той долинъ, которую въкоторые называющъ долиною Аввы Саввы. На сіе Архіепископъ сказалъ имъ: гдв же Авва Савва? Они сказали: онъ по грубосши своей не способенъ управлять темъ местомъ; притомъ онъ и самъ не имветъ рукоположе. нія, и другому никому не позволяеть войпи въ церковный клиръ; посему какъ можешь онь управлять обществомь, состоя.

шимъ изо ста и пятидесяти человъкъ? Въ сіе время нъкошорый досшопамяшный мужь. именемъ Кирикъ, кошорый былъ шогда Пресвишеромъ и Настоятелемъ Церкви Свяшаго Воскресенія и хранишелемъ кресша, находясь при Архіепископѣ и слыша разговоръ его съ Опщами, пришедшими изъ Лавры Св. Саввы, спросиль ихъ: вы ли приняли Савву въ то мъсто, или онъ принялъ вась? Они ошвъчали: хошя принялъ насъ онъ; но послику онъ грубъ, то не можетъ управлящь нами, когда мы умножились. На сіе сказаль имь преблаженный Кирикь: есшьли онъ, какъ вы сами говорише, собралъ васъ въ упомянушомъ вами мѣсшѣ, и есшьли сіе мъсто, бывшее прежде пустымъ, онъ населилъ: то теперь не гораздо ли легче ему управлять населеннымъ мъсщомъ н вами, собравшимися вмвств? Естьли Богь содъйствоваль ему собрать вась и устроишь мъсто, то тъмъ паче будетъ содъйствовать ему въ управлении. Послъ сего разговора Архіепископъ отпустиль ихъ, сказавши: подите, разсмотрите сіе дъло, н завшра придише ко мнв. Между швмъ онъ призваль къ себъ блаженнаго Савву, будшо

128

для другаго закого двла, пошомъ призваль и обвинишелей его, и предъ ихъ глазами рукоположилъ его во Пресвишера имъ, и сказаль: вошь шеперь въ Ошцв вашень Саввь вы видате Игумна вашей Лавры; его избраль Богъ свыше, а не человъкъ: нбо я шолько ушвердилъ Божесшвенное избраніе, и чрезь сіе удосшонася Божія благодвянія. Послѣ сего Архіепископъ взяль съ собою блаженнаго Савву и Ошцевъ, и пошелъ въ его Лавру. При немь находился и упомянушый хранишель кресша, Кирикъ. Архіепископъ, освящивши созданную Богомъ Церковь, въ шонъ созданномъ ошъ Бога ощавления оной, кошорое было со сводомъ, посшавилъ освященный жершвенникъ, подъ кошорый положнаъ весьма много мощей Свящыхъ и добропобъдныхъ Мучениковъ. Сіе происходило мъсяца Декабря, двенадцашаго дня, чешырнадцашаго Индикшіона, на пяшьдесялгь трешьень году жизни блаженнаго Саввы, въ шо время, какъ умеръ царь Зенонъ и началъ царствовать Анастасій.

20. Въ сіе же время приняшъ былъ въ Лавру нъкоторый Богоносный и Божест-Часть XII. 9

венными дарами славный мужь, по имени Ісремія. Родомъ онъ былъ Армянинъ. При немъ были два ученика его, котторые имъли одинавие съ нимъ нравы, были его сподвижники, и назывались Пентръ и Павель. Пришествію ихъ, какъ людей благочестивыхъ. Опецъ нашъ Савва былъ очень радъ. Онъ далъ имъ пещеру и небольшую келлію, которыя находились съ сверной стороны шой его собственной пещеры, въ колпорой онъ сперва жилъ, когда былъ еще одинъ въ долинъ. Онъ позволилъ имъ совершащь правило Псалмопънія въ малой молипивенницъ на Армянскомъ языкъ въ субботну и воскресный день. Такимъ образомъ въ корошкое время умножились Армяне въ великой Лаврь. Одинъ изъ упомянушыхъ учениковъ блаженнаго Іереміи Божесшвенный Павель еще и до ныит славишся въ великой Лавръ свяшыми добродъшелями. Онъ много чудеснито разсказываещь о Іеремія, и онь же сообщиль мнъ весьма многія извъспія, котпорыя я вдесь помещаю.

21. Въ шоже время, какъ создавная Вотомъ Церковь была освящена, Духъ Свящый

привель въ Лавру Божественнаго Отца нашего Іоанна, Епископа, удалившагося на покой, сообщившаго мнъ весьма многія полезныя сказанія о Евоимів и Саввь, и побудившаго меня къ шому, чшобы я предаль оныя письмени. Святый Отець нашъ Савва причислилъ его къ живущимъ въ Лавръ. Іоанну, былъ тогда только еще придцать осьмой годъ жизни: шеперь же онъ содълался освященнымъ сосудомъ Всесвяшаго Духа, обнлуешть Божесшвенными дарами, содълался. свътоносцемъ, и до нынъ будучи во плоти, живенть по Ангельски и освѣщаенть наши нуши къ Богу. Его добродъшели и подвиги шеперь не возможно описашь мимоходомъ: Но ежели будеть угодно Богу: то приведши къ окончанію насшоящій трудъ, я въ особенномъ сочинения что нибудь скажу и о его двлахъ, которыя почши всвмъ извъстиы, которыя я слышаль отъ его святыхъ усшь, и кошорыя многочисленны и важны. Молчашь о сихъ дълахъ и предавашь ихъ забвенію неприлично: ибо Іоаниъ во всемъ . нашемъ, шакъ сказашь, граждансшвъ, по своей жизни и добродътелямъ знаменишъ и славенъ.

яз. Сей великій въ добродъшели подвижникь и Епископъ Іоаннъ сказывалъ миѣ, чшо Свящый Ощець нашь Савва во всемь сшарался подражащь жизни великаго Евоимія. И шакъ поелику сей имълъ обыкновение въ чепырнациятый день мъсяца Генваря удаляться въ совершенную пустыню, и тамъ проводишь чешыредесяшницу: то и Савва, измънивши немного сіе обыкновеніе, выходиль изъ Лавры по прошествія шого дия, въ кощорый совершаешся памяшь Свяшаго Аншонія, совершаль памяшь великаго Евенмія, кошорая празднуешся въ двадцашый день, и послъ сего уходиль въ совершенную нустыню. Тамъ до праздника Ваій онъ удаленъ былъ ошъ всякаго обращения съ людь ин. И сіе дълаль почши каждый годь. Такимъ образомъ вышедши нъкогда въ пусшыню и ходя около мершваго моря на мъсшъ называемомъ Зоора, увидълъ онъ на моръ нъкошорый дикій и весьма малый осшровъ, и захощълъ взойши на него и провесши на немъ дни поста. Когда онъ шелъ на него: не по коварсшву и зависши злыхъ духовъ упаль вь нъкошорую рыхлую яму, при морв лежащую. Изъ нее поднялся некоторый

горящій пепель, который обжегь Саввь лице, бороду и другія части тьла, такъ что • онъ многіе дня лежаль безь голоса, доколь нъкоторая Божественная сила не пришла къ нему, не исцълила его, и не укръпила прошивъ нечисшыхъ духовъ. Впрочемъ поелику борода его сгоръла, какъ мы сказали, и болъе не росла: то съ того времени онъ остался безъ бороды. Посему, когда по протествіи извъстныхъ дней, возвратился онъ въ Лавру, Опцы узнали его шолько по голосу и по образу жизни. Впрочемъ онъ благодарилъ Бога за пошерю бороды: ибо онъ почищаль это деломъ промысла Божія, который содълалъ сіе для того, чтобы онъ смирялся и не пщеславился большою бородою.

23. Въ послъдующее время Савва, по своему обыкновенію, опяшь удалился въ совершенную пусшыню съ нъкошорымъ ученикомъ своимъ, по имени Агапишомъ. Тамъ по прошесшвін немногихъ дней Агапишъ, ослабъвши ошъ шруда и посша, въ одну ночъ легъ на землъ на спину. Когда онъ уснулъ и блаженный Савва духомъ молился: що пришелъ

къ Агапншу величайшій левъ, и началъ обнюхивать его съ ногъ до головы. Въ сіе время Ошецъ нашъ Савва молился Богу о Агапишъ. Левъ молишвою спларца будучи ошгоняемъ ошъ Агапиша какъ бичемъ, лико удариль хвосшомь по члицу его, и шакимъ образомъ разбудивши его, пошелъ ошъ него. Аганшиъ ошкрывши глаза, и увидъвни страшнаго льва, объять быль страхомь, всшалъ и побъжалъ къ своему учишелю. Велякій сшарець, принявщи его къ себъ, началь наставлящь его следующимь образомь: продолжишельный сонъ ошгоняй ошъ глазъ своихъ, сынъ мой, и удаляй нерадъніе опъ сердца своего, да спассшься, како серна ото тенето, и како птица ото съти. (Прищч. 6, 5.)

24. Божественный подвижникъ Іоаннъ разсказалъ мнѣ о Саввѣ и слѣдующее. Савва, намѣреваясь нѣкогда удалишься въ совершенную пусшыню, далъ Агапишу небольшую милошь, въ кошорой было десящь кусковъ сушенаго хлѣба; въ нихъ вѣса было около десящи унцій. Вышедши изъ Лавры они пощли къ Іордану. Ходя при берегѣ его къ

вападу и къ съверной сшоронь, они пришли къ ивкошорому ушесистому мъсшу, на верху кошораго была пещера. Савва, будучи побуждаемъ любопышствомъ, или лучше. бывшимъ ему ошкровеніемъ, съ шрудомъ взошель на ушесь. Вошедци въ пещеру, они нашли въ ней прозорливаго ощшельника. Когда они оба соптворили молишву: що опшельникъ съ нъкоторымъ удивленіемъ спросиль: кшо шебъ, рабъ Божій Савва, указаль сіе мѣсто? Вощь уже тридцать восемь лышь прожиль я вь сей пещерь съ Богомъ, и ни съ какимъ человъкомъ не видался, и шеперь какъ шы пришелъ сюда?. Блаженный Савва ошвъчаль: Богъ, кошорый ошкрыль шебь мое имя, указаль и мив сіе мъсшо. Послъ сего они другъ друга облобызали, и Савва съ ученикомъ своимъ вышель. Пошомъ обошедщи многія мъста, прошедщи пространство между Тиверіадскимъ моремъ и Іорданомъ, и соппворивши молитиву при Хорсів и Гепталегь (мвств седьми источниковъ) и прочихъ священныхъ мъсшахъ, находящихся шамъ даже до Спаніады, они начали возвращашься въ Лавру. Когда пришли къ упомянушой пещеръ ощ-

шельника, що блаженный Савва сказаль ученику своему: взойдемъ, брашъ, и облобызаемъ раба Божія. Вошедши въ пещеру, они нашли его спюлщимъ на колънахъ лицемъ къ воспюку. Спарецъ думая, чию онъ молнися, долго ждаль. Но какъ и день прошель, а опппельникъ не вставаль: по блаженный сказаль ему: помолись о нась Хрисшу, Ошець. И поелику онъ не ошвъчаль, по Савва при-. ближившись къ нему и коснувшись его увидвлъ, чщо онъ скончался. Почему Савва сказаль ученнку своему: приближься, сынь мой, погребемъ его. Ибо Богъ для сего и послалъ насъ сюда. И шакъ поклонившись швлу, пригошовивши его къ погребенію, они опптыл. мадъ нимъ обыкновенные молншвы погребенія и положили въ шой же пещеръ. Пошомъ заградивши ее великими камиями, продолжали пушь свой и наконець возврашились въ Лавру въ субботу Ваій. Во всѣ дни поста Савва пребываль безъ пици, и довольствовался шолько пріобщеніемь Св. Таннъ въ суббощу и воскресный день. Десящь же кусковъ хлъба, кошорые онъ взялъ въ пусшыню, удовлешворяли нуждь Агапиша.

25. Въ упомянущое время освященія создаяной Богомъ Церкви, Іоаннъ, по прозванію Кононь, ошець нашего Аввы Саввы, скончался въ Александрін. Онъ быль весьма силенъ и славенъ въ ощрядъ Исаврянъ: а машь Саввы, блаженная Софія, уже досшигши глубокой старости, когда узнала, что сынь ея сдвлался славень въ монашескихъ подвигахъ, распродала все свое имѣніе, пришла во Іерусалимъ, и принесла съ собою довольно много золоша. Блаженный Савва принявши ее, убъдилъ отречься оптъ всего мірскаго. Спустия немного времени она умерла. Савва похорониль ее и положиль между гробами праведныхъ. Имущество же ея онъ усвоилъ Лавръ. На оное онъ купилъ во Іерихонь страннопріемный домъ съ небольшими садами, при немъ находящимися, и снабдилъ ихъ водою. Также и въ Лавръ построилъ спраннопріемный домъ для пользы Опщевъ, и совершиль весьма многія и другія дела.

26. Когда сиронлся въ Лавръ спраннопріемный домъ, ню Ошецъ нашъ Савва послалъ въ Іерихонъ нъкошораго браша съ рабочимъ скошомъ изъ Лавры, дабы привезшь

Digitized by Google

онпшуда бревна на спроеніе дома. Брапть привхавши въ Іерихонъ и взявши бревна возвращался въ Лавру пусшынею. Поелику же елучился погда чрезмърно великой жаръ: по брапть почувспвовадъ сильную жажду, и на половинъ пуши ослабъвши упалъ. Но вспомимвши о свяшомъ сшарцъ, произнесъ мо: лишву сими словами: Господи, Боже Аввы моего Саввы, не осшавь меня; и шошчасъ Богъ, нъкогда облачнымъ сполпомъ пущеводившій Израиля, и сему брашу для покрова распростеръ облако, которое прохладило и укръпило его. Такимъ образомъ при сопушствующемъ облакъ онъ возвращился въ Лавру,

27. Великій Савва въ пящдесять четвер тый годъ своей жизни, во второе льто по освящении созданной Богомъ Церкви и по пришестви въ Лавру Епископа Іоанна, въ двадцать первый день мъсяца Генваря, въ пятнадцатый Индиктіонъ, пришелъ на холяъ Кастеллійскій, лежащій отъ Лавры къ съверовосточной сторонъ въ разстояни около двадцати стадій. Сей холяъ былъ стращенъ и неприступенъ по причинъ мно-

жесшва скрывавшихся въ немъ злыхъ ду. ховъ. Посему ни одинъ пасшухъ, находившійся въ пусшынъ, не смълъ приближишъся къ сему мъсту. Но священный снарецъ Савва, избравши прибъжищемо своимо Всевышняео, (Псал. 90, 9.) и окропивши сіе мъсшо. елеемъ всечесшнаго кресша, оставался на немъ въ продолжение дней чешыредесящимцы. Его непресшаннымъ Божесшвеннымъ славословіемь сіе мвстю очистилось отв дуковъ. Впрочемъ на семъ холмѣ онъ много перенесь оскорбленій ошь нихъ. Сперва онъ, какъ человъкъ, устратился и хошълъ уйши съ сего мъсща; по явившийся нъкогда Великому Анпионію явился и ему, и совѣщоваль надъяться на силу креста. Такимъ образомъ получивши смълосшь, онъ върою и шерпъніемь побъдняь дерзость бъсовь: ибо постоянно пребывалъ въ молишет и посшть. Въ концъ чеппыредесящницы, когда Савва не спаль и молился Богу объ очищения сего мъсша ощъ гнъздящихся въ немъ. нечисшыхъ духовъ, вдругъ бъсы начали производишь сшукъ, и показыващь привиденія шо пресмыкающихся живошныхъ, що вороновъ, и сими предсшавленіями хошъли устращить его; но не мон-

ни сего сдълань, пошому чию онъ посиюянно пребываль въ молишев, вышли ошпуда, и человъческимъ голосомъ съ криконъ произносние сія слова: какія ошъ шебя насилія, Савва! Ты не доволенъ доломъ, который населиль, но пришель и на наше мьсшо. Уступаемъ тебъ собственность. Богъ шебъ поборникъ, мы не можемъ прошивищься. Произнося сіе и сему подобное, они, какъ множесшво вороновъ съ крикомъ и шумомъ въ шу же полночь всв шошчасъ удалились съ сего холка. Въ шу ночь въ пусшынъ, лежащей около сего холма, ночевали пасшухи, которые стерегли свое стадо. Они видя съ шумомъ лешящихъ вороновъ и слыша крикъ ихъ, очень устращились и говорнан между собою:,, видно, какіе-нибудь свяшые мужи находяшся въ Касшеллів. Они прогнали ошшуда бъсовъ. Пойдемъ къ сему холму и узнаемъ, чщо значищъ сіе явленіе, и ежели шамъ находящся свяшые мужи; що поклонимся имъ." По насшупленія ушра они взощли на Касшеллійскій холмъ, и нашедши шамъ одного свяшаго сшарца, разсказали ему то, чиго въ прошедшую ночь они видъли и слышали. Свящый Савва скл-

заль имь: подише, дыши, въ мирь и страха ихо не ботейсь. (1 Петр. 3, 14.) Такимъ образомъ ободривши ихъ, ошпусшилъ въ миръ. По прошесшвіи же дней поеша, онъ возвращился въ Лавру, и совершивши праздникъ Пасхи, взялъ съ собою некошорыхъ изъ Опщевъ, пошелъ въ Касшеллій, и началъ очищащь сіе мъсшо, и строить келліи изъ найленнаго шамъ лъса. Когда они очищали, шю подъ деревами нашли великой домъ со сводомъ, кошорый сдъланъ былъ изъ удивишельныхъ камней, и въ копюромъ можно было жишь. Очистивши опть земли и украсныши сей домъ, Савва сдълаль изъ него Церковь. Съ шого времени онъ вознанърился на семъ мъстъ устроить Киновію. Это и исполнилось. Когда Савва съ брашьями работаль въ семь Кастеллін, и около мъсяца Августа уже ничего не имвлъ съвстныхъ припасовъ: то Авва Маркіанъ, Настоящель Киновій около Святаго Виолеема, посредсшвомъ ошкровенія узналъ о сшѣсненномъ положенія Божественнаго старца. Ибо Авва Маркіанъ ночью видѣлъ нѣкошорый Ангельскій образь, кошорый сіяль и сказаль ему: ,вошь шы, Маркіань, сидниь спокойно, к

٤

имъещь все нужное для шълесной пищи: рабъ же Божій Савва изъ любви къ Богу трудится въ Кастеллія съ брашьями. Овъ алчепть и не имвешъ ничего нужнаго для пиши. И шакъ безъ опцагащельства пошли къ нимъ пищи, дабы они не ослабъли." Авва Маркіанъ птопичасъ всшалъ, приказаль пригошовищь рабочій скопть, и наклавищи на него различныхъ припасовъ, послалъ ихъ съ брашьями въ Касшеллій. Божественный старецъ, принявши сихъ брашьевъ съ посланными припасами, мысленно благодариль Бога словами Давида и Даніила за посъщеніе Божіе, и усердные началь заниматься постросніемъ Киновін. Авва же Маркіанъ, поживши чепыре мъсяца посят упомянушаго онкровенія, перешель въ нестарьющуюся в бевпечальную жизнь. Великій Отецъ нашь Савва удостовъривниксь, что Богъ помогаешь ему вь его двлв, съ великимъ сшараніемъ и усердіемъ окончилъ спироеніе Киновін, и собравщи въ ней довольно многочи-- сленное общество, Настоятелень его поставиль нъкоего Павла, давно извъснинато ошщельническою жизнію, и ученика своего **В**еодора. По смерпия Павла правление Кино-

віею приняль Θеодорь. Онь приняль вь Лавру своего браша Серіїя и дядю Павла, кошорые родомь были Мелишинцы. Они посль благоразумнаго управленія Касшелліемь вь разныя времена, были Епископами въ Амаоуншь и Аиль. И вошь все, чшо должно было сказать о Касшелліи.

28. Ошецъ нашъ Савва, основавши Киновію въ Касшеллія, упошребляль всевозможное сшараніе населніць оную мужами преклонныхъ ленгь, и славными въ монашескихъ подвигахъ. Посему когда онъ принималъ къ себъ мірскихъ людей, желавшихъ отречься ошъ міра: що не позволяль имъ жишь въ келліяхъ ни въ Лавръ, ни въ Касшеллія; но основаль небольшую Киновію сь свверной спюроны Лавры, и поставивши въ ней спепенныхъ и благоразумныхъ мужей, приказываль опрекающимся опть міра жишь шамь, доколь не изучащь Псалширь и правило Псалмойвнія, и доколь не научашся строгосши монашеской жизни. Ибо онъ всегда говорилъ, что Монахъ, живущій въ келліи, долженъбыть разсудишеленъ, сшарашеленъ, гошовъ ко всякимъ подвигамъ, трезвъ, воздерженъ, скроменъ, способенъ другихъ научашь, а самъ не должень имъть нужды въ научения, способель обуздывать всв телесные члены, к умъ свой сохранянь въ безопасности. Ибо я знаю, говориль онь, что шаковаго человъка Писаніе называешъ единомысленнымъ, когда говоришъ: Господь вселяето единомысленныя во домо. (Псал. 67, 7.) Когда же по испышани онъ узнаваль, чшо ошреклющіеся опть міра твердо изучили правнао Псалиопънія, и сдълались способными бавшь надъ умомъ своимъ, очищащь мысля свои ошъ воспоминанія о мірскихъ вещахъ в сражащься прошивъ чуждыхъ помысловъптогда даваль имь келлін вь Лаврѣ. Есшын же были нъкошорые изъ нихъ сильны, шо приказываль шрудишься въ сшроени и съ увъреніемъ - говориль, чино, кино спировить себъ келлію или полагаешь ей основаніе; тошъ строянть какъ бы Церковь Божію.

29. Поступая и научая шакимъ образомъ, Отецъ нашъ Савва никому, кщо не имълъ бороды и у кого лице не было покрыто ею, не позволялъ житъ въ своемъ обществъ: ибо онасался соблазновъ лукаваго. И ежели

когда принималь кого либо желающаго отречься ошъ міра, но не имѣющаго бороды: то принималъ уже совершеннолътняго, и ошсылаль его къ Аввь Өеодосію, который уже ошшель ошъ Съдалищной Церкви, и досшигь монашескаго совершенства подъ руководсшвомъ Марина, основавшаго обишель, называемую Фошиновою, и подъ руководсшвомъ Луки Мешопина, кошорые оба нъкогда были научены преподобнымъ Евоиміемъ. Авва Өеодосій жилъ къ западу ошъ Лавры въ разспояни спади около придцати пяти, и тамъ при содъйствіи Хрисша основалъ весьма славную Киновію. Ошецъ нашъ Савва ошсылая, какъ мы сказали, какого нибудь браша къ великому Аввъ Осодосію, ушівшаль ошсылаемаго сими словами: сынъ мой, неприлично, или лучше, вредно сей Лавръ имъшь у себя кого нибудь безъ бороды. Сей законъ положили древніе Ошцы Скита, и мив его предаль великій Отець .нашъ Евонмій. Когда я хошълъ жишь въ его Лавръ: що онъ увидъвши, чщо у меня нъшъ бороды, послалъ меня къ блаженному Өеокписту и сказаль, что не прилично и даже

вредно жиль въ Лаврь безбородому Монаху.

ЧАСТЬ ХП.

10

Почему поди къ Аввъ Осодосію, говориль Савва ошсылаемому брашу, шамъ шы получить себъ пользу. Великій Авва Өеодосій, принимая къ себъ браша, посланнаго Саввою, всемърно сшарался о усовершени его изъ уваженія къ пославшему. Ибо Савва и Өеолосій были единодушны и единомысленны, лышали болве другь другожь, нежели воздухомъ, шакъ чшо Іерусалимскіе жишели, видя ихъ единомысліе и согласіе въ опиношенія къ Богу, называли ихъ новою Апосшольскою двонцею, подобною двоицъ Петра и Іоанна. Почему Архіепископъ Саллюсшій не за долго предъ своею кончиною во Хрисшь, по прошенію всего монашескаго сословія, сдвлаль ихъ обоихъ Архимандришами и Начальниками монаховъ. Какая была причина сего ихъ возвышенія, я разскажу въ крашкихъ словахъ.

Зо. Когда Елпидій и Илія, преемники Аввы Пассаріона, бывшіе Архимандришами одинь послѣ другаго, скончались, и когда нѣкшо Лазарь, сдѣлавшійся преемникомъ ихъ власши, и ощдѣлившійся ошъ вселенскаго общенія шакже скончался, и правленіе приняль нѣкшо Анасшасій: шогда между Монахами

. . .

началось ивкошорое безначаліе или многоначаліе, ошъ котораго обыкновенно раждаешся безпорядокъ и несогласіе. Монашеское сословіе находилось тогда въ безпорядочномъ сосшоянии: пошому чшо Лазарь и Анастасій, бывшіе одинь посль другаго Архимандришами, уже опиступили ошъ строгости монашеской жизни и занимались земными забошами и мірскими выгодами. Сему наипаче благопріятствовало то, что Анастасій, сдълавшійся Императоромъ посль Зенона, далъ свободу отступникамъ отъ правовърія. Почему прошивъ сего безпорядка восталъ Патріархъ Саллюстій, и упомянутаго выше Авву Маркіана сдвлаль Архимандришомъ Монаховъ. Но поелику по прошествіи непродолжительнаго времени Маркіанъ почилъ во Христь: то всв пустынные Монахи собрались въ Епископскій домъ къ Патріарху, который былъ шогда боленъ, и по общему согласію представили ему Өеодосія и Савву, чтобы онъ поставиль ихъ Архимандритами и Начальниками всвхъ монасшырей, находящихся около святаго града, потому что сіи святые мужи были пуспиынники, не имъли никакого имущесшва, укращены были и жизнію и словомъ, и обиловали Божественными дарами, Съ шого времени Авва Θеодосій сдѣлался главнымъ вождемъ и Архимандришомъ всякаго общежишельнаго монасшыря. Вшорымъ по немъ въ правленіи Киновій былъ свяшый Авва Павелъ, Игуменъ обишели Аввы Марширія. А Ошецъ нашъ Савва былъ посшавленъ Начальникомъ и законодашелемъ всѣхъ ошшельниковъ, и всѣхъ, кон хошящъ жишь въ келліяхъ.

31. Посль Архіепископа Саллюсшія, занимавшаго Іерусалимскій пресшоль восемь льшь и шри мьсяца, и почившаго во Хрисшь мьсяца Іюля, двадцашь шрешьяго дня, вшораго Индикшіона, Пашріаршесшво приняль Илія, о кошоромь многокрашно упоминаль я въ повьсшвованіи о преподобномъ Евоиміи. Тогда блаженному Саввь быль пящдесящь шесшой годь жизни. Пашріархь Илія посшроиль монасшырь близъ своего Епископскаго дома, и въ немъ собралъ благочесшивыхъ мужей, которые служили при Церкви свяшаго Воскресенія, но были разсъяны въ мьсшахъ, лежащихъ около Давидовой башни: каждому изъ нихъ онъ далъ келлію, по всему

удобную для шелеснаго отдохновенія. Когда сін люди были здесь собраны, какъ мы сказали, що Ошецъ нашъ Савва купилъ у нихъ различныя келліи, и обрашиль оныя въ госшинницу Лавры. Кромъ сего онъ хощълъ купить для принятія странныхъ Монаховъ и другія келліи, находящіяся съ съверной стороны купленныхъ келлій. Но для сего шребовалось довольно значишельное количество золоша, а онъ имълъ шолько одну полумонешу. Впрочемъ укрѣпляясь вѣрою въ Бога, онъ ошдаль сію полумоншу въ залогь и сказаль: ежели завтра не принесу я всей цены, то согласенъ потерять залогъ. Въ тотъ самый день, въ кошорый нужно было доставить деньги, еще до восхожденія солнца, когда Савва о семъ размышляль и умственно молился, пришель къ нему нъкоторый странникъ, совершенио ему неизвъстный, подалъ ему сто семдесять монеть, и тотчась удалился не объявивши и о своемъ имени. Блаженный, удивившись столь скорой Божіей помощи, отдаль сіи монеты за келлін, и устроиль изъ нихъ другую гостинницу для принятія ВЪ ней Монаховъ, приходящихъ изъ дальнихъ странъ. Послъ сего Савва и для Касшеллійской Киновіи усшроиль двѣ госшинницы, одну во свящомъ градѣ, недалеко ошъ Давидовой бащни, другую въ Іерихонѣ въ одномъ изъ не большихъ садовъ, кошорые шамъ были куплены имъ.

32. Въ сіе время Богъ послалъ Ошцу нашему двухъ брашьевъ по плоши, родомъ изъ Исавріи, по имени Өеодула и Геласія. Есшьли кщо назовещъ ихъ именами Веселенла и Еліава, сихъ главныхъ строителей Скиніи: топъ, мнъ кажешся, не ошибется. (Исх. 31, 2. 6.) Ибо при помощи ихъ новый нашъ Моисей построиль въ знаменишъйшей своей Лавръ все, чего еще недоставало въ ней. Также при помощи ихъ построилъ и свяшые монасшыри, находящиеся около Лавры. Въ Лавръ построилъ онъ сперва хлъбню и больницу, пошомъ огромную Церковь во имя Всехвальной Богородицы и Приснодъвы Марія: потому что Церковь, созданная Богомъ, была шъсна для умножившагося общесшва; пришомъ и умножившіеся Армяне съ шрудомъ могли вмъщашьси въ малой молишвенниць. Посреди объихъ Церквей, шамъ, гдъ прежде Савва видьль огненный сполпь, онь сделаль

напершь; шакже устроиль въ долинѣ весьма многія вмъсшилища для воды. Когда соборная Церковь была построена и укратена всякою красошою: шо въ Лавру пришелъ упомянушый Архіепископъ Илія, освяшиль Церковь и поставиль въ ней освященный жершвенникъ, мъсяца Іюля въ первый день, въ девятый Индиктіонъ, въ тестьдесять шретій годь жизни великаго Саевы. Послѣ сего Савва перевелъ Армянъ изъ малой молишвенницы въ созданную Богомъ Церковь для совершения въ ней правила Псалмопѣнія на Армянскомъ языкъ. Онъ позволилъ имъ оптдъльно въ своихъ собраніяхъ чишашь по Армянски Евангеліе и прочее послъдованіе Богослуженія, но вельль имъ приходишь къ Грекамъ во время Божесшвеннаго приношенія Таинь и вмъстъ съ ними приобщащься оныхъ. Когда же въкоторые изъ нихъ начали чишать трисвятую песнь съ прибавлениемъ: распныйся за ны, выдуманнымъ оптъ Пептра, по проименованію Кнафея: по Божественный старець по справедливости вознегодовалъ на сіе, и приказалъ имъ пъшь сію пъснь по Гречески, по древнему преданію Каволической Церкви, а не по нововведенію упоиянушаго Петра. Ибо Петръ былъ послъдовашель Евшихія, дважды насильсшвенно занималь Антіохійскій престоль, быль низвергаемъ съ онаго Церковными опредъленіяии, но наконецъ въ царсшвование Зенона, въ то время, какъ Илъ насильственно сдълался правителемъ Исавріи, Петръ при помощи царской власши въ шрепій разъ незаконно заняль шошь же пресшоль: ибо еще не были разръшены произнесенныя на него проклятія. Такою дерзостію онъ возмушиль весь востокъ, и за свое отступление отъ правовърія и за упомянушое прибавленіе къ трисвящой пъсни, быль проклящь Римскимь Папою Феликсомъ. Посему Ошецъ нашъ Савва справедливо и благочесшиво поступиль, что отвергнуль выдуманное имь прибавленіе, и швердо слъдовалъ Церковному преданію. Савва посшановиль, чшобы въ суббошу собраніе было въ Церкви, созданной Богомъ, а въ воскресный день въ Церкви Богомашери, и положиль, чшобы въ объихъ Церквахъ в всякій воскресный и Господскій праздн и было непрестанное бдение съ вечера до упра-

. .

33. Савва въ' корошкое время благодашію Хрисшовою разшириль Лавру, умножиль число Монаховъ, основалъ Киновію въ Каспелли и посшавленъ главнымъ Начальникомъ исъхъ прочихъ Лавръ и опшельниковъ. Впрочемъ выше упомянутые ученики его и обвинишели, завидуя наипаче шому, чшо онъ устроилъ Касциеллій, привлекли на свою сторону и другихъ Монаховъ изъ братии, и умножившись до сорока человѣкъ, пишали къ нему вражду. Но Ошецъ нашъ Савва, будучи кротокъ въ обращения съ людьми и браннолюбивъ въ опіношеніи къ бъсамъ, усплупилъ своимъ врагамъ, удалился въ Скиоопольскія страны, и остановился въ пусшынъ при ръкъ называемой Гадаринскою. Тамъ, впрочемъ не на долго, поселился онъ въ пещеръ, въ кощорую обыкновенно приходиль отдыхать величайщій левь. Левь пришедши въ полночь, и увидъвши, чшо шамъ спипъ блаженный, взялъ ршомъ своимъ его одежду, и потащилъ его вонъ изъ пещеры. Но поелику Савва проснулся и началъ совершать ночное псалмопѣніе: то левъ вышелъ вонъ, и внъ пещеры дожидался; пока сшарецъ не окончилъ своего пра-ЧАСТЬ XII.

вила. Послъ сего Савва опящь легь на обыкновенномъ своемъ мѣсшѣ, а левъ вошелъ въ пещеру и взявшись за его одежду, опящь пошащилъ его вонъ изъ пещеры. Когда шакимъ образомъ левъ сшарался вышащишь его изъ пещеры: шо Савва смѣло сказалъ ему: пещера широка; она свободно можешъ вмѣщашь насъ обоихъ: ибо Творецъ насъ обоихъ есшь одинъ и шошъ же. Есшьли шы хочешь, осшанься здѣсь; а есшьли же не хочешь, шо поди въ другое мѣсшо. Ибо я рукою Божіею созданъ и почшенъ Божіимъ образомъ. Левъ услышавши сіе и какъ бы усшыдившись, удалился.

34. Поелику здѣсь Савва въ немногіе дни сдѣлался славенъ: що начали къ нему приходишь нѣкошорые Скиеополишанцы н Гадаринцы, въ числѣ коихъ былъ нѣкошорый Скиеополишанскій юкоша, по имени Василій. Онъ былъ родсшвенникъ знаменишыхъ шамъ мужей, Севера и Софронія. Будучя побужденъ Божесшвенною силою, онъ ошрекся ошъ міра, пришелъ къ Саввѣ и учился у него подвижнической жизни. Нѣкошорые разбойники, узнавши о семъ Василіѣ,

нечаянно пришли къ нимъ въ полночь, Дуг мая, чшо у Василія есть деньги: но не нашедщи у нихъ никакого имънія, ущли оптъ нихъ съ назиданіемъ: ибо они шолько узнали ихъ нищетту и образъ жизни. На пупи встръпились съ ними два величайшіе льва. Устрашившись, они заклинали ихъ сими словами: молишвами Аввы Саввы, кошораго добродъшель им шеперь видъли съ удивленіемъ, сойдище съ пущи, дабы мы могли пройппи. Звъри, услышавши имя Аввы Саввы, были прогнаны симъ именемъ какъ бичемъ и убъжали. Разбойники удивились сему чуду, и узнали, что старець есть истинно рабъ Божій: ибо онъ и въ ошсушствін чудодвиствоваль. Почему единодушно возврашившись къ нему, пали предъ нимъ, разсказали о случившемся чудь, объщались предъ Богомъ не оскорблящь впредь никакого человъка, ръшились удаляться оптъ всякаго беззаконія, и съ шого времени начали занимашься земледеліемь. Когда разнеслась молва о семъ произшесшвін: шо многіе начали приходить къ Саввъ: кбо онъ въ немногіе дни построилъ себъ и келлію. Но какъ скоро увидель Савва, чиго мірскіе люди начали

его безпокоить: по тайно удалился оттула, брашию же поручилъ Господу. Въ послъдсшвін времени, по смерти ихъ, нѣпотюрый Исакрянинъ, по имени Евмаоій, взявши себъ сію келлію, основаль шамъ Киновію, и собраль въ ней общество Монаховъ. Къ сему обществу принадлежалъ и славный Taрасій, сдвлавшійся посль преемникомъ Еввиміевой добродътели и власти. Освященный же Савва возврашившись въ свою Лавру, узналь, что сорокь шьхь упомянутыхь Монаховъ, кошорые способны были къ злымъ предпріятніямъ, склонили на свою сторону я другихъ, шакъ чшо число всъхъ ихъ возрасло до шестидесяти. Увидъвни, что общество его развратилось, онъ много печалился и плакалъ о семъ, и вмѣсшѣ удивлялся тому, какъ легко раждаетися и удобно распространленися порокъ и какъ скоро онъ привлекаетть къ себъ слабыхъ. Сперва онъ прошивопосшавилъ ихъ дерзосши долгошерпвніе, ненависши любовь, и слова свои одушевляль духовною мудросшію и искренносинію; но пошомъ видя, что они болье и болье укръпляющся во злъ, поступающъ безспиндно, и не хоптяпть ишпи пупиемъ сми-

156

ренія Хрисшова, но непщуюто вины о ерісъхд, (Псал. 140, 4.) и вымышляють причины, благопріяшствующія ихъ спрастямъ, онъ уступило место еневу, (Рим. 12, 19.) удалился въ спирану Никопольскую, и спокойно пребывалъ шамъ многіе дни подъ нѣкоторымъ деревомъ, стручками котораго питался. Владътель сего мъста узнавши о немъ, пришелъ къ нему и построилъ ему въ семъ мъстъ келлію. Сія келлія спустя немного дней при содъйсшвіи Хрисша обрашилась въ Киновію. Когда Савва пребываль въ сихъ мъсшахъ: по пъ дерзкіе Монахи, воспользовавшись его долговременною оплучкою, разгласили въ Лавръ, чшо Авва ихъ, кодя по пустынямъ, съъденъ звърьми, и такимъ образомъ преклонивши къ себъ и прочихъ, пришли во свяшый градъ къ Архіепископу Илін и сказали ему: Авва нашъ, хо**дя по пустынь, лежащей** (около мертваго моря, съъденъ львами. Почему прикажи дашь намъ. Игумна. Илія, сей истинно Божій Святитель, зная со времени Святаго Евоимія образъ жизни Божественнаго Саввы, сказалъ имъ въ отвътъ: "Я не върю вамъ. Я знаю, чшо Богъ не неправосуденъ. Онъ не

попусшишъ рабу своему бышь добычею звѣ рей. Подише, сыщише своего Авву, или живише спокойно, доколѣ Богъ не явишъ его." Когда наступилъ праздникъ обновленія: що, по обыкновенію Игумновъ, Савва пришелъ во святый градъ съ нѣкошорыми брашіями изъ Монастыря, находящагося при Никополѣ. Ибо, какъ мы сказали, онъ основалъ шамъ Монастырь и собралъ брашію; пошому чщо Богъ во всемъ содѣйсшвовалъ ему. Онъ съ нѣкошорыми Игумнами пришелъ къ Архіепископу.

35. Пашріархъ, увидъвши сшарца и возрадовавшись, убъждалъ его наединъ возврашишься въ свою Лавру. Когда же Савва просилъ себъ свободы, и никакъ не хошълъ возврашишься; то Архіепископъ сказалъ ему: върь, что, ежели шы не послушаешь моего убъжденія и совъша, не увидищь болъе лица моего: вбо я не могу надъяться, чтобы шруды твои исполнили другіе. Услышавши сіи слова Архіепископа, Отецъ нашъ Савва объщался повинонаться его приказанію, и принужденъ былъ разсказать ему о безпорядкъ и возмушишельномъ духъ шестидесяти соумыт-

ленниковъ. По сему случаю Патріархъ написаль къ Монахамъ въ Лавру слъдующее письмо: "Извъщаю васъ, возлюбленные братія, что Отець вашь не събдень львами, но живъ. Ибо онъ пришелъ ко мнѣ на праздникъ. Удержавши его у себя, я убъдилъ его не оставлять своей Лавры, которую онь по Божію промыслу основаль своими трудами. И такъ примите его съ должною честію и повинуйтесь ему совершенно. Ибо не вы его избрали, но онъ васъ избралъ. Почему вамъ должно покоришься ему. Есшьли же есшь нъкошорые изъ васъ упрямые, высокомърные, непослушные и не хотящіе быть смиренными: то таковые не должны оставаться въ Лавръ. Ибо не прилично Саввъ оставлять свое мъсто." И піакъ Опецъ нашъ Савва, не умъя бышь не послушнымъ, Игумномъ въ Никопольский Монастырь поставиль нѣкотораго ученика своего, родомъ изъ Никополя, по имени Северіана, дабы полномъ возвратиться въ Лавру.

36. Освященный Савва взявши письмо опть Патріарха, возврашился въ свою Лавру. Когда письмо было прочшено въ Церкви: шо

Digitized by Google

дерзкіе оныс Монахи вознегодовали на него, ослепились своею злобою, и все шестьдесяпть единодушно составили шолпу, и какъ на войнѣ ополчались прошивъ свяшаго Ошца. Одни изъ нихъ собирали одежды и всъ вещи, принадлежащіе прочимъ, другіе взяли топоры, багры, засшупы и шесты, пришли къ башив Саввы, съ величайшимъ бъщенствомъ разрушили оную до основанія, дерева и камни оной побросали внизъ въ пошокъ, вышли съ своими вещами изъ Лавры, пришли къ Лавръ Суха, и просили, чшобы имъ позволено было остаться въ оной. Свяпый Акилинъ, кошорому шогда ввърено было правленіе Сухи, узнавши о двлахъ ихъ ошвергъ опть себя и не приняль ихъ. Будучи здъсь не приняшы, они удалились къ югу къ Өекойскому пошоку, при кошоромъ и остановились: ибо здъсь они нашли воду и слъды келлій, построенныхъ нъкогда отступниками ошъ правовърія. Здъсь построили они себъ келлін и назвали мъсто сіе новою Лаврою. Когда они удалились изъ Лавры сшарца, то оставтиеся въ оной, умножаясь подобно полевому хлъбу по истребленіи изъ него плевелъ, безпрепяшсшвенно приносили

Богу чистоту сердца. По протестви непродолжишельнаго времени, Святый Савва узнавши, гдъ живупть бъглые ученики его, взяль рабочій скопть въ Лаврѣ и въ Кастелліи, навьючиль оный припасами, и пошель къ нимъ туда. Нъкоторые изъ нихъ увидъвши, что онъ идетъ, говорили между собою: вопъ лицемъръ и сюда пришелъ. Святый сшарецъ увидъвши, что они находились въ великомъ спітсненіи, пошому чито не имъли ни Церкви, ни главы, и по воскреснымъ днямъ пріобщались въ Церкви Св. Пророка Амоса, кошорая находилась въ Өекояхъ; чшо у нихъ безпорядокъ безначалія; чшо они и между собою несогласны, и ссорятся, сжалился надъ ними и донесъ о ихъ сосшояніи Патріарху и убъдиль его ввести порядокъ между ими. Патріархъ своею рукою даль Саввъ одну литру золота и вмъстъ даль ему власть надъ півмъ містомъ и надъ живущими въ немъ, шакъ какъ бы они принадлежали къ его собственному обществу. По сему Божественный старець пришель къ нимъ съ художникими и со всъми вещами, нужными для строенія; и во время пятимъсячнаго своего у нихъ пребыванія постро-

Digitized by Google

иль имь Церковь и трапезу. Украсивши Перковь сію онъ освятниль ее въ шестьдесящъ девятый годъ своей жизни. Потомъпризвавши изъ своей Лавры выше упомянушаго опшельника Іоанна, который родомъ былъ Грекъ, и имълъ пророческий даръ, посшавилъ его Игумномъ новой Лавры. Сей Богоносный Іоаннъ предсказалъ шъ собышія, которыя случились въ сей новой Лавръ въ сіи годы. Будучи близокъ къ своей кончинъ во Христь, въ присушствіи сидъвшихъ при немъ главныхъ вождей общества, онъ заплакаль и сказаль: вошь насшупающь дни, въ кошорые жишели сего мъсша чрезмърно возвысящся и ошсшупящь ошь правыя въры; но высоша ихъ унизищся, и они за дерзосшь свою будуть изгнаны. Сказавши сіе онъ достигь пристани успокоенія. Лаврою Boroугодно управляль онь семь лель и быль чулопворцень. Послъ него Опцы сей Лавры, по совъту Олица нашего Саввы, поставили себъ Игумномъ нъкоего Римлянина, по имени Павла, кошорый былъ весьма просшъ, ничего у себя не имълъ, и сіялъ Божесшвенными добродъшелями. Авва Павелъ, шесшь мъсяцевъ прошивъ своей води управлявъ.

162 -

Лаврою, ушелъ въ Аравію, пошомъ пришелъ въ Капарвариху, и скончался у упомянушаго выще Северіана, кошорой спроиль шамъ Киновію. Отцы новой Лавры возвѣстили Божественному старцу о Павловомъ побъгъ, и просили его дашь имъ Игумна. Савва даль имь вышеупомянушаго ученика своего Агапиша. Агапишъ принявши правленіе надъ новою Лаврою, нашель между брашьями чешырехъ Монаховъ, приняшыхъ въ Лавру препросшымъ Павломъ, не имѣвшимъ подробнаго о нихъ познанія, и шайно внушавшихъ другимъ Оригеновы догматы. Главнымъ между ними быль нѣкоторый Палестинецъ, по ич мени Ноннъ. Онъ пришворно показывалъ себя Хрисшіаниномъ, былъ по наружносши благочесшивъ, и держался мнъній языческихъ, Іудейскихъ, Манихейскихъ, и выдуманныхъ Оригеномъ, Евагріемъ и Дидимомъ о существовани вещества, до сотворения міра. Блаженный Агапить, опасаясь, чтобы зараза ереси не распространилась и на другихъ, изгналь зараженныхъ изъ новой Лавры сообразно съ мнъніемъ и позволеніемъ упомянушаго выше Архіепископа Иліи. По изгнаніи пощли они въ страну, обильную плодо-

носными полями, съящь шамъ гибельныя плевелы. Но по прошестви явкоторато времени, когда сей Архіепископъ коварсшвомъ лишенъ былъ пресшола, какъ о семъ скоро будепть сказано, Ноннъ и его сообщники пришли во святый градъ, и просили новаго Патріарха позволить имъ жить въ новой Лаврь. Патріархъ будучи украшенъ Божественною мудросшію, призваль къ себъ свяшаго Савву и блаженнаго Агапиша, и спросиль у нихъ, можно ли принящь въ Лавру Нонна съ его сообщниками. Агапишъ сказалъ, чшо они къ погибели общества разсъваютъ Оригеновы мнънія, и чшо онъ согласенъ лучше выдши изъ своего мъсша, нежели приняшь ихъ во ввъренное ему общество. Архіепископъ услышавъ сіе сказалъ: "хорошо и Богоугодно ты разсуждаеть. " Сообщники Новна узнавши, что Патріархъ не соглатается на ихъ прошеніе, опять пошли въ страну обильную полями. По смерши блаженнаго Агапиша, который пять лъть благоразумно управляль новою Лаврою, Монахи оной избрали себъ Игумномъ нъкоего Маму. Ноннъ и его сообщники услышавши о смерши Агапиша и о возведении Мамы на степень Игумна, при-

шли къ нему, и шайно приняты были ошъ него въ Лавру. Въ душъ своей они скрывали пагубныя мысли, но боясь святаго Ошца нашего Саввы, совсъмъ не предлагали ихъ Монахамъ. Ибо когда былъ живъ Савва, що исповъданіе въры у всъхъ Монаховъ было одно. Вошъ, что должно было сказать о Монахахъ новой Лавры. Теперь я возвращаюсь къ дальнъйшему повъствованію о славныхъ дълахъ Божественнаго старца.

37. Блисшашельны Божесшвенные дары просвѣщеннаго Ошца нашего Саввы. Онѣ сосшояшъ въ славномъ подвижничесшвѣ, добродѣшельной жизни и православной вѣрѣ. Сіе ошчасши уже показано было выше, и часшію Богъ Слово, управляющій моими словами, покажешъ далѣе. Освященный Савва, явившись побѣдоносцемъ надъ духами злобы, и желая населишь пусшыню, при содѣйсшвіи живущаго въ немъ Свяшаго Духа, еще успроилъ новое убѣжище благочесшія. Ибо по ошшесшвія шѣхъ дерзкихъ Монаховъ и по осяованіи новой Лавры, когда діаволъ, хошѣвшій уловишь себѣ учениковъ Саввы, самъ былъ уловленъ Саввою, Савва еще по-

ставиль знаменіе побъды надь нимъ. Возврашившись изъ новой Лавры и проведши немногіе дни въ своей Лавръ, онъ во время поста взяль съ собою нъкотораго старца Павла, славнаго весьма многими монашескими подвигами, и пришелъ къ пошоку, кошорый быль разсшояніемъ ошъ великой Лавры на пяшнадцать стадій, недалеко отъ Кастеллія, къ Западу. Здъсь въ Съверномъ ушесв онъ нашелъ великую пещеру, которая никъмъ еще не была занимаема, поселился и жилъ въ ней съ Павломъ до праздника Ваій. Посль Пасхи взяль Өеодула, Геласія, ногоже Павла и другихъ Монаховъ, пришелъ на упомянушое место, и, короче сказать, при содъйстви Божіемъ изъ пещеры сдълаль Церковь, и въ послъдсшвія времени устроиль шамъ весьма славную Киновію, и назваль ее пещерною. Блаженнаго Павла поспавиль насшоящелемь сего мьста и даль ему изъ Лавры прехъ брашьевъ Георгія, Кирика и Евстаюія. На семъ мъстъ по благоволенію Божію весьма скоро возрасло и умножилось число братій. Но для чего я много говорю о семъ? предъ глазами всѣхъ находишся пещерная Киновія, устроенная

трудами свящаго Ощца нашего Саввы. По кончинъ блаженнаго Павла во Хрисшъ, правленіе надъ Киновією преемственно принимали Кирикъ и Евстаей, а по смерти ихъ Игумномъ сдъланъ Сергій. Ибо Георгій былъ посланъ въ Александрію, гдъ сдълавщись извъстнымъ Архіепископу Зоилу, рукоположенъ во Епископа Пелусійскаго. Вошь, что нужно было сказать о обители, называемой пещерною. Нъкто Маркіанъ, пресвитеръ Церкви святаго Воскресенія и Игуменъ обищели на свящомъ Сіонъ, часшо приходилъ къ свяшому Ощцу нашему Саввъ, дълалъ ему многія приношенія, и, будучи побуждаемъ върою, самъ своими руками съ дъпъми своими Аншоніемъ и Іоанномъ шрудился и помогаль трудящимся въ строеніи упомянутыхъ свяшыхъ мѣсшъ. Сшоль велика была вѣра сего мужа! Архіепископъ Илія полюбиль его и рукоположиль во Епископа Севастійскаго; Антонія, сына его, рукоположиль во Епископа Церкви Аскалонишской, а Іоанна, другаго сына его, во діакона Церкви святаго Воскресенія.

38. Но должно возрашищься къ повъсли-

вованію о славныхъ дълахъ Божесшвеннаго сшарца. Замокъ, кошорый какъ мы сказали въ описаніи жизни Евоиміевой, блаженная Евдокія построила на самой высочайшей горъ во всей восточной пустынъ, по преемству заняли нѣкоторые Монахи, защищавшіе Діоскорову и Евшихіеву ересь. Когда они, по вторичномъ соборномъ разсмотрънің ихъ ереси, были изъ сего замка изгнаны вивств съ Геронтиемъ и Романомъ: по поселились въ немъ два Монаха, кошорые были поборниками нечестивой Несторіевой ереси, и не признавали Святую Деву въ настоящемъ смыслъ Божіею Матерію, и Христа, нашего истиннаго Бога, не почитали лицемъ. Свяшыя и Единосущныя Троицы. Великій Опецъ нашъ Савва видя, чпо сіи Монахи находящся, шакъ сказашь, надъ головою шрекъ его Монасшырей, печалился и въ великимъ прискорбіемъ сносиль ихъ близкое присушствіе. Въ шъ дни видълъ онъ слъдующее виденіе: ему казалось, что онъ находится въ Церкви святаго Воскресенія, въ собравіи народа во время Богослуженія, и нъкошорые Церковные стражи съ величайшею угрозою изгоняющь изъ Церкви шёхъ двухъ Монаховъ,

1

которые заражены были Несторіанскою ересью; казалось, чшо онъ убъждаешъ сихъ спражей позволить Монахамъ пріобщиться Св. Таинъ, но стражи суровымъ голосомъ въ ошвъшъ говорятъ ему: "не льзя позво лить имъ пріобщиться Св. Таинъ: ибо они Іуден, не признающъ Хрисша исшиннымъ Богомъ и Марію Богородицею. Съ того времени сшарецъ сдълался сосшрадашельнымъ къ нимъ, и усердно молился Богу о нихъ, дабы они получили познание исшины, и осшавили Несторіеву ересь. Притомъ онъ посшоянно и долго ходилъ къ нимъ, убъждалъ ихъ, совътовалъ имъ, и внушалъ догматы благочестія. Наконець Отець нашь Савва посль многихъ молишвъ и совъшовъ, при соатёйствіи Божіемъ убъдилъ ихъ предать проклятію Несторіевы мнѣнія и присоединиться къ Каеолической Церкви. Онъ ввърилъ ихъ блаженному Θеодосію; а Начальникомъ и Игумномъ ихъ замка поставилъ нъкотораго ученика своего Іоанна, кошорый по жизни своей быль достоинь удивленія, родомь быль изъ Визаншіи, въ монашескую жизнь всшупилъ изъ перваго воинскаго отряда Схоларіевъ, и въ великой Лавръ строго исполнялъ

ЧАСТЬ XII.

ионашескія обланносши. Ибо онь украшен быль Божественною мудростию и весы быль способень бышь Насшояшелемь въ сем мъсптъ. Савва далъ ему брашьевъ изъ Лавры, шакже все нужное для нихъ, сайъ часшо прходиль шуда, шрудился шамь, и имель по печеніе о семъ мъспів, доколв при помощи Божіей изъ замка не сдълалъ Киновія. Ві сей Киновін Сходарій собраль многочислеяное общество, къ которому принадлежалы честный Авраамій, Епископъ Краппійскій. Схоларій прожиль въ семь Монасшырь шрий цань пять лынь, и прославился монашеси ми подвигами и твердостію въ православ ныхъ догмашахъ. Свяшый Ошецъ нашъ Сан ва много потрудился въ основанія и устроеніи сего Монасшыря, и до смерши не преставаль посъщать сего мьста и благоды шельсшвовань ему:

39. Нъкогда, вскоръ по выходъ великато Саввы изъ Лавры въ совершенную пусшыни, нъкошорый Монахъ изъ великой Лавры, ро домъ изъ Іерусалима, по имени Іаковъ, будучи побужденъ гордосшію, взялъ съ собом нъкошорыхъ Монаховъ изъ Лавры, и при упо-

Иянушомъ выше озеръ, кошорое называетия ся семиусшнымъ (имъющимъ семь усшьевъ) началъ строить малую молитвенницу и келлін съ шъмъ намъреніемъ, чтобы шамъ ос+ новашь Лавру: Когда же Ошцы Лавры начали негодовать на сіе и преплитствовать его дълу: онъ обманулъ ихъ и сказалъ, чшо свяшый Ошець ему що приказаль. Ощцы услышавши сіе опечалились, и пересшали ему препяшствовать. Великій старець, возврашившись къ празднику въ Лавру и увидввши спроеніе, призваль къ себв Іакова и сказалъ ему: "твое предпріятіе, сынъ мой, основащь другую Лавру на мъсшъ, принадлежащемъ Лавръ, не Богоугодно, шъмъ паче, что избранное тобою мъсто нахоз дишся при дорогв и при нашемъ озерв. Естьли же кто и буденть говорить, что строение будетть принадлежать Лаврь: шо я не хочу, чшобы Лавра шакъ далеко распространялась. Послушай, что Пророкъ соч въщуетъ тъмъ, которые по неопытности и гордосши предпринимающъ дъла выше своего достоинства и силь: разсвуште, говоришь онь, рала ваши на меси, и серпы ваши на копія: (Іонл. 3, 10.) нбо какая

Digitized by Google

польза ощь земледьлія, когда война опи шошаешь землю? Какъ шы можешь учив другихъ, когда самъ еще не побъдилъ въ се бъ плотекихъ и душевныхъ страстей, м да еще самъ управляещься сласшолюбіены ищеславіемъ?" Поелику Іаковъ противорь чиль симь словамь и не хощьль осшавию своего предпріятія: то старець сказаль ех "ля сов'єтую тебь, сынь мой, полезное; в какъ шы не хочешь слушашься: що на опы шь узнаешь, что Писаніе справедливо гом ришь: прекословія воздвижето всяко зна Господь же Ангела немилостива посмы нань." (Прит. 17, 11.) Когда святый пров несъ сін слова и удалился въ свою башню: во Іаковъ объящъ былъ ужасомъ и вмѣсшѣ вест ма сильною горячкою; семь мѣсяцевь 08 быль мучимь сею бользнію, шакъ что в мъсяцъ Ноябръ ошчаялся въ выздоровлени Почему просиль Отцевь, чтобы они взли и онесли его въ Церковь Лавры, и положи къ ногамъ Свящаго, дабы удосшоншься ст него прощенія прежде смерти. Когда сіе сдълано было съ нимъ: по Свящый сказал ему: "узналь ли шы, въ чемъ сосптоишъ н града упрямсниву и прошиворвчию? Научился

i

ли ты гордостію своею?" Когда же онъ съ трудомъ отверзъ уста и сказалъ: прости меня, чесшный Ошецъ! по Свяшый сказаль ему: Богъ просшишъ тебя; потомъ подаль ему руку, поднялъ его, и приказалъ ему пріобщипься Пречистыхъ Таинъ. Пріобщившись ихъ, Іаковъ топчасъ принялъ пищу и выздоровълъ, такъ что всъ удивлялись нечаянной его перемънъ. Съ сего времени онъ уже не возвращался къ своему строенію. Архіепископъ Илія услышавши о семъ, послалъ людей разрушншь строеніе Іаковлево. А Св. Отецъ нашъ Савва, взявши изъ Лавры нъкоторыхъ Монаховъ, способныхъ къ шълеснымъ шрудамъ, пришелъ на мѣсшо, ошстоящее от разрушеннаго строенія къ Съверу около пяти стадій, построиль молитвенницу и келлія въ видъ круга, посшавилъ шамъ Насшояшелями нъкопорыхъ Монаховъ изъ великой Лавры, по имени Павла и Андрея, которые родомъ были Греки и братья по плоши, поселилъ шакже и другихъ брашьевъ, основаль на семь месше Лавру, и назваль оную семицстною. Мъсто сіе онъ пріобрѣлъ ошъ нѣкоего Зенагона, который родомъ быль изъ селенія Вишавудись. Савва ревноению спарадся объ устройствъ сего мъс ра. Возвратившись въ великую Давру, онъ посылалъ братиямъ, находящимся въ упомянутомъ мъстъ, святые дары н благословенные хлъбы. Такимъ образомъ онъ имълъ великое попечение о семъ мъстъ, какъ мы уже о щомъ сказали.

40. По прошесшвія накошораго временя упомянушый Іаковь опредълень на служене въ гостинницъ великой Лавры. Посему онъ долженъ былъ пригошовдять пищу для шѣхъ Монаховъ, кошорые выходиля въ пусшыно для собиранія прупьевь на корзины. Нѣкогда онъ сваридъ слишкомъ много бобовъ, иля гусшой похлебки изъ нихъ; и какъ количесшво ихъ осшавалось и ошъ перваго и ошъ ршораго дня, выбросиль осшащокь оныхь изъ окна въ пошокъ. Сшарецъ, примъщивши сіе съ своей бащни, шайно сошель съ ней, и выброшенныя бобы подобраль въ чистощь, пошомъ разсыпалъ ихъ и высущилъ. По прошесшвіи нѣкотораго времени, когда Іаковь <sup>•</sup> окончилъ свое дъло въ кухнъ, Савва пригласиль ero одного къ себъ на объдъ, и преддожиль ему высущенные бобы, которые

корошо были пригошовлены и приправлены. Между шъмъ, какъ они ъли оные, сшаренъ сказалъ Іакову: извнин меня, брашъ, что я не умълъ хорощо приправиль сей пищи, X что ты, ножеть быть, не довольно хорошо угощень ею. Когдажь Іаковь сказаль, чшо онъ очень доволенъ угощениемъ, и что давно уже не ълъ сполько пріятной пищи: по старець отвъчаль ему: повърь мнъ, сынь мой, что сін бобы суть ть самые, которые шы выбросиль изь госшинницы въ пошокъ. Теперь, увърься, чщо, кшо не можещъ хорошо располагать меднымъ горшкомъ при вареніи расшвній, такъ чтобы варимой пиши довольно было для извъсщнаго числа Моиаховъ, и чтобы никогда ничего не пропадало; шошъ не можещъ управлящь общесшвомъ Монаховъ: ибо Апосшолъ говоришъ; естьли кто не умъетъ управлять собственнымв домомв, тому какв пещись о церкви Божіей? (1 Тим. 3, 5.) Услышавши сіц слова, Іаковъ великую ошъ нихъ получилъ пользу и возвратился въ свою келлію.

41. Сей же Іаковъ, живя уединенно въ своей келлін, сильно искушаемъ былъ бъсомъ

блуда. Борясь съ нимъ довольно долгое вреия, онъ ослабълъ въ сей борьбъ: ибо бъсъ долгое время не пресшавалъ воспламенящь его. Почему по невъдънію ли, или по забвенію опредъленій, содержащихся въ Божественныхъ и Церковныхъ правилахъ, Јаковъ взяль ножь, и исказиль себя. Когда освященный Савва узналь о семь поступкъ Іакова; що по выздоровления его, выгналъ его изъ Лавры, какъ самоубійцу. Его принялъ въ свою обищель великій Өеодосій. Онъ узнавши и разсмотръвши, что съ нимъ случилось, привель его въ Лавру, и убъдилъ сшарца принящь его съ надлежащею епилиміею. Освященный Савва далъ ему заповъдь, чшобы онъ уединенно жилъ въ своей келлін, чшобы изъ нее никуда не выходилъ, никого къ себѣ не принималъ или ни съ къмъ не имълъ общенія, кромъ одного своего служишеля. Іаковъ принявши ошъ сшарца заповъдь, долгое время молился Богу со слезами. Наконецъ старцу открыто было, что Богъ принялъ покаяніе Іакова. Старцу было слъдующее видъніе: Одинъ свътоносный мужъ указываль ему на нъкошораго мершвеца, который лежаль предь Іаковонь,

спюящимъ на молишвѣ. Іаковъ услышавши слова: "услышана молишва швоя, Іаковъ; пеперь прошяни руку свою и подними лежащаго," воскресилъ мершвеца. Послѣ сего свѣшоносный мужъ сказалъ сшарцу: "вошъ мершвецъ воскресъ, и шы разрѣши узы, возложенныя на воскресившаго." Сшарецъ послѣ сего видѣнія пришедши въ самаго себя и разсмошрѣвши оное, позволилъ Іакову придши въ Церковь. Здѣсь Іаковъ облобызалъ сшарца и прочихъ Ошцевъ. Пошомъ посѣшилъ и блаженнаго Θеодосія, облобызалъ и его, и въ седьмый день послѣ видѣнія скончался въ радосши.

42. Въ великой Лавръ были два браша по плоши, по имени Заннъ и Веніаминъ. Они и въ ошношеніи къ Богу мыслили какъ брашья. Родомъ были изъ окресшныхъ мъсшъ Хеврона, и украшены были Божественными добродъшелями. Они оба единодушно просили освященнаго Савву, чтобы онъ далъ имъ ту пустынную келлію, которую онъ самъ себъ построилъ въ разстояніи около пятнадцащи стадій отъ Лавры къ Ливіи. Великій старецъ зная, что они истинные дълатели

\$ 7.7.

Digitized by Google

Вожія, согласился на ихъ просьбу и даль имъ щу келлію. И шакъ они имъли у сеол одну келлію пустывную, а другую въ Лавръ свою. При пустывной келліи они своими шрудами и стараніемъ основали Киновію при помощи Св. Отща нашего Саввы: ибо онъ доставлялъ имъ потребное для издержекъ и прочія нужныя вещи. Когда въ семъ мъстъ умножились братія: то Савва попеченіемъ своимъ построилъ Церковь, освятилъ ее, и ввелъ въ сію Киновію правила другихъ своихъ Киновій. Она благодатію Божіею и донынъ процвътаетъ и навывается Киновіею блаженнаго Занна.

43. Въ Лавръ былъ нъкоторый старець, родомъ изъ Виенніи, по имени Анеимъ Жизнь свою онъ провелъ во многихъ монашескихъ подвигахъ. Онъ съ самаго начала прибытія въ Лавру построилъ себъ келлію за потокомъ къ Востоку противъ башни Св. Ощца нашего Саввы. Проживъ въ ней тридцать лътъ, въ старости онъ сдълася боленъ, такъ что лежалъ на постелъ. Блаженный Савва видя, что онъ впалъ въ весьма жестокую болъзнь, совътовалъ сму

ввяшь себъ келлію около Церкви, дабы здъсь кщо нибудь безъ шруда могъ услуживащь ему. Но Анеимъ не хощълъ сего и говорилъ: "я върю, что въ той келліи, въ которой я съ начала удосшонлся жишь, Богъ, создавшій мою душу, и примешь ее себь." По прошествіи нъкотораго времени въ одну ночь Св. Савва, вставши до прихода будильника, услышаль голось Псалмопенія, происходящій какъ бы ошъ иножесшва людей, и подумаль, что по какому нибудь случаю совершается правило въ Церкви: впрочемъ удивлялся, что эщо прошивъ обыкновенія делается, безъ его свъдънія. Почему сошедши съ башни, онъ услыщалъ многихъ, поющихъ пріяшнымъ голосомъ шолько сей сшихъ: пройду во ивсто селенія дивна даже до долц Божія, во еласв радованія и исповеданія. шума празднующихо, (Псал. 41, 5.) Узнав. ши, откуда происходилъ голосъ сего Псалмопънія, онъ разбудилъ ошъ сна Канонарха, и приказалъ ему будищь прочихъ. Пошомъ съ оиміамомъ и свъчами пришелъ въ келлію сшарца, но въ ней никого не нашелъ, кромъ одного скоячавшагося старца. Всъ пришедшіе съ Саввою въ келлію удивлялись

сему, и пригошовивши честное тъло къ погребенію, принесли въ Церковь. Пошомъ совершивши надъ нимъ обыкновенное правило погребенія, положили между гробами праведныхъ, и прославляли Бога, прославляющаго свящыхъ своихъ.

44. Въ обишели блаженнаго Өсодосія былъ нъкоторый братъ, родомъ изъ Азіи, по имени Афродисій. Онъ одинъ поднималъ съ земли и возлагалъ на свои плеча шяжесшь, обыкновенно возлагаемую на лошаковъ, що есть, двенадцать мъръ хлъба. Величиною твла онъ превосходилъ всъхъ Монаховъ Киновіи. Нъкогда случилось, что онъ на пути, разсердившись, удариль лошака по головѣ и разбилъ ее шакъ, чшо лошакъ шошчасъ упаль и издохъ. Афродисій положиль себь на плеча тяжесть и съдло бывшее на лошакъ, и пришелъ въ обитель. Великій Өеодосій прогналъ его изъ обители за убіеніе сего живошнаго, и Афроднсій пришель на Іорданъ и шамъ, разсказалъ о своемъ просшупкъ святому Іоанну Египетскому, который тогда сіяль добродътелями въ Хузивъ. Здъсь онъ услышалъ ошъ Іоанна слѣдующія сло-

ва: "ежели хочешь спасшись, що поди къ Аввъ нашему Саввъ и дълай по, что онъ шебъ скажешъ." Почему пришелъ къ Савев, разсказаль о своемъ проступкъ и просилъ ошкрышь ему способъ спасенія. Ошецъ нашъ Савва далъ ему келлію и сказалъ: "живи въ келліц своей, въ другую келлію не переходи, изъ Лавры не выходи, обуздывай свой языкъ, умъряй шребованія чрева своего, и спасешься." Афродисій принявши сію заповъдь, ни въ чемъ не преступалъ ее, и въ продолжение шридцапи лешъ ни изъ Лавры не выходилъ, ни въ другую келлію не переходиль, никогда не имълъ у себя ни горшка, ни другаго какого либо сосуда съ кухни, ни кроваши, не пилъ вина даже и распивореннаго чъмъ либо, не имълъ двухъ рубашекъ, спалъ на посшелъ, сдъланной изъ древесныхъ вѣшвей и покрышой рогожею или. весьма худою одеждою; у Эконома Лавры бралъ финиковыя вѣшви, и каждый мъсяцъ досшав-• лялъ смощрищелю надъ госшинницею девяноспю цвлыхъ корзинъ; въ пищу для себя онъ браль осшашки вареной пищи, какъ-шо отъ овоща травнаго, или опть овоща шелушнаго, или опть другой какой не пишашельной пи-

щи: все это смъшавши вмъстъ, клалъ онъ въ одну большую чашу, и изъ сей чащи ежедневно бралъ по малому количеству, н тъмъ довольствовался. Хотя пища въ сей чашъ вногда уже в поршилась, но онъ не выбрасываль ее вонь, а шолько прибавляль къ ней новой оставшейся пищи. Ночной его плачь не позволялъ спашь живущимъ около него. И въ шакомъ образъ жиёни онъ провель придцать явить, какъ мы сказаля; никогда не быль боленъ, или унылъ, и никогда не чувсшвоваль бользни въ желудив. Наконецъ ояъ удостоился дара предвъдънія: иба за недълю предузналъ день своей кончины. Пришедши въ Церковь онъ просилъ Ощца нашего Савву, чшобы онъ ошпуспилъ его на одинъ день въ обишель блаженнаго Осодосія. Сшарець узнавши, чшо приближился день его смерши, послалъ съ нимъ Θеодула, -брата Геласіева и Пресвитера, и вельль сказать блаженному Өеодосію: "вошъ того Афродисія, кошораго я нікогда приняль опть тебя человъкомъ, теперь посылаю къ тебъ по благодати Христовой Ангеломъ." Блаженный Өеодосій приняль его съ радостію, облобызаль, дружелюбно пригласиль его ки

себѣ для принятія пищи виѣстѣ съ собою; и наконецъ отпустиль его въ мирѣ. Афродисій пришедши въ Лавру, послѣ не продолжительной болѣзни скончался въ радости. Отцы приготовили его къ погребенію и положили вмѣстѣ съ Пресвитерами. Впрочемъ блаженный Савва приказалъ положить отфъльно честныя его мощи, дабы въ послѣдствіи времени Отцы, приходящіе на мѣсто погребенія, могли знать оныя и воздать имъ должное почтеніе.

45. За Іорданомъ къ Восшоку есшь нѣкошорый, принадлежащій къ Аравіи, городъ Медавы. Жишели его приходили къ свяшойу Ощцу нашему Саввъ, почерпали у него весьма великую душевную пользу, и приносили въ Киновію его и въ Лавру хлѣбъ въ бернахъ и овощи. Въ числъ шаковыхъ посѣшишелей Саввы былъ нѣкошорый сшарикъ, по имени Героншій. Онъ впалъ нѣкогда въ итълесную болѣзнъ, и по причинѣ оной долго проживъ во свяшомъ градъ, захошѣлъ помолишься въ Церкви свящаго Вознесенія. Почему сѣлъ на лошака, и съ своими служишелями ошправился къ Церьви. Въ шо

время, какъ онъ вхалъ на гору, лошакъ испугался швни, произшедшей вдругь ошь какого-то предмета. Геронтій упаль сь лошака и шакъ разшибся, чшо пришедшій врачь не надъялся излъчищь его. При семь случав нъкшо Порфирій, меньшій брать Геронтія, никому ничего не сказавши, пошель въ Лавру, и просилъ святаго Савву придти къ Геронтію для посъщенія его. Старець услышавши о несчастии, случившемся съ Героншіемъ, очень опечалился и шошчась пошель во святый градь. Пришедши къ Героншію, онъ долго молился о немъ; пошомъ помазавши его елеемъ ошъ свящаю кресша, исцълиль его, шакъ чшо всъ удивлялись столь нечаянной перемьнь и столь неожиданному чуду. .

46. Спусшя довольно долгое время посль сего, сынъ сего Героншія, по имени Оома, нъкогда во время голода пришелъ ввечеру весьма поздо во Іерихонъ въ госшинницу, принадлежащую великой Лавръ. Здъсь нашелъ онъ свяшъйшаго Савву, шакже Оеодора и Павла, Насшоящелей Касшеллійской и пещерной Киновіи. Блаженный Савва уви-

1

авыши его, радъ былъ его пришесшвію н сказалъ смотрителю надъ гостинницею: пригошовь намъ ужинъ. Во время ужина спарецъ спросилъ смотринеля, нѣтъ ли у него вина; сей отвѣтствоваль, что нѣть ничего, а шолько есшь шыква, наполненная уксусомъ, который нуженъ для приправы овощей. Не смотря на сіе, Святый сказалы принеси мнъ сюда шыкву; благословенъ Господь; мы и изъ тыквы получимъ веселіе: ибо Христось Богь нашь, претворившій, воду въ вино, силенъ прешворишь и уксусъ въ вино. Когда Святый сказалъ сіе, и шыква была принесена: то нашли, что уксусъ сдълался хорошимъ виномъ. Тогда Оома удивился неожиданному чуду, а сшарецъ скавалъ смотрителю: скоро принеси горящихъ угольевъ, и положи на оные оиміама: ибо въ сей часъ у насъ случилось Божіе посъшеніе. Вино въ шыквъ Божественною СИлою такъ умножилось, что въ продолженіе трехъ дней всъ по многу пили его. Оома сильно будучи пораженъ симъ чудомъ, просилъ сшарца, чшобы онъ позволилъ ему взять тыкву къ себъ домой. Святый отдалъ ему, и Оома взявши ее ошправился

ЧАСТЬ XII.

въ пушь, и какъ самъ онъ, шакъ и спушники его пили осшавшееся вино до самаго пришесшвія въ Медавы. О семъ разсказаль инъ Авва Героншій, кошорый нынъ Насшояшелемъ въ обишели свящаго Евоимія. Онъ сынъ Оомы и внукъ Героншія. Къ своему разсказу онъ присовокупилъ и сіи слова: мы сохраняли сію шыкву въ домъ своемъ многіе годы. Когда кшо дълался боленъ: шо наши домашніе наполняли шыкву водою, окропляли ею больнаго, и сіе окропленіе облегчало больнаго во всякой шълесной больтани.

47. Савва, сей подвижникъ благочестия, идя нъкогда съ нъкошорымъ ученикомъ евоимъ ошъ Іерихона къ Іордану, встръшился на пущи съ нъкошорыми мірскими людьми, между кошорыми была и красивая дъвица. Когда сіи люди прошли мимо ихъ: що старецъ желая испышащъ своего ученика, сказалъ ему: какова эта дъвица, которая прошла мимо насъ? Кажется, она одноглазая? Бращъ отвъчалъ ему: нътъ, Отецъ, она оба глаза имъетъ. Услышавщи сіе, старецъ сказалъ ему: гдъжъ у тебя та заповъдь, ко-

торая говорингь: не останавливай взора твоего на ней, и не прельщайся ресницали ея? (Прит. 6, 25.) Ты любопытнымъ взоромъ можешь воспламенить въ себъ

страсть. Теперь будь увъренъ, что ты не будень жить со мною въ келліи, потому что ты не смотришь за глазами своими, такъ какъ должно. Савва отослалъ его отъ себя въ Кастеллій, и послъ того, какъ онъ прожилъ тамъ нъкоторое время и довольно научился всемърно наблюдать за своими глазами и бдъть надъ своими мыслями, Савва принялъ его въ Лавру и далъ ему келлію.

48. Поваръ въ Лаврѣ сварилъ нѣкогда шыквъ для художниковъ, и при насшупленія времени, опредѣленнаго для приняшія пици, ошвѣдавъ ихъ, нашелъ, что онѣ горьки. Не имѣя у себя ничего, чемъ бы можно было приправить ихъ, и потому будучи стѣсненъ симъ случаемъ, скоро побѣжалъ къ старцу, палъ предъ нимъ и объявилъ ему о семъ произшествіи. Святый пришелъ въ кухню, положилъ крестное знаменіе надъ сосудомъ, и сказалъ повару: теперь поди, подавай на столъ; благословенъ Господь! Тыквы топ-

ż

часъ сделались сладкими, и всё ихъ ели, насыщились и прославили Бога.

49. Нъкогда, какъ сей свяшый сшарецъ шель изъ Рувы къ Іордану, на шо мъсшо, гдъ расшешъ шросшникъ, вспръшился съ нимъ величайшій хромающій левъ. Припадши къ Саввъ, онъ показывалъ ему свою ногу, и знаками просиль его оказать вспоможеніе. Ошець нашь Савва, видя шерпимую звъремь боль, свлъ, и взявши его ногу вынулъ изъ нея вонзившуюся спицу. Левъ, получивъ облегчение боли, всшалъ и началъ ходишь. Послъ сего въ продолжение чешыредесяшницы онъ сопушешвовалъ сшарцу и охошно служилъ ему. Освященный сшарецъ имълъ morда при себъ нъкошораго ученика, родомъ Сиріанина, по имени Фланса. Сей ученикъ для услуги имълъ у себя осла въ Рувъ, въ нижней ея странь. Савва, пославши нькогда сего ученика для исполненія своего порученія, приказаль льву стеречь осла его. Левь поутру браль ршомъ узду осла, уходиль съ нимъ, и пасъ его весь день, а въ вечеру поиль его и возвращался съ нимъ. По прошествія нісколькихь дней, когда лень про-

188

должаль исполнять свою службу, Флансь, посланный для исполнения возложеннаго на него дъла, вознерадъвши о своемъ спасенін или можешъ бышь чемъ нибудь возгордивнись и посему будучи оставленъ Богомъ, паль въ грѣхъ. Точно въ сей же самый день левъ умершвилъ осла и съвлъ его. / Флансъ узнавши о семъ увидълъ, чшо гръхъ его есть причиною, по которой осель его съвдень. Посему не смъль явишься къ сшарцу, но предался ошчаянію, пошель въ свое селеніе и шамъ оплакивалъ свой грѣхъ. Но Божественный старець, подражая Господнему человъколюбію, не презрълъ его, но по долговременномъ исканіи нашелъ его, насшавиль, преклониль къ Богу, и шакимъ образомъ возставилъ отъ паденія и спасъ его: ибо Флансъ заключилъ себя въ келлін, принесъ искреннее покаяніе и много благоугодилъ Богу.

50. Въ семъдесящь шрепій годъ жизни освященнаго Саввы, Іерусалимскій Архіепископъ Илія, намъреваясь послашь нъкошорыхъ Игумновъ въ Консшаншинополь, призвалъ къ себъ Ощца нашего Савву, и про-

виль его ишпи шуда съ другими. Игумнами, всъми силами сшарашься о, сохранени спокойствія Іерусалимской Церкви, Матери Церквей: ибо Императоръ Анастасій, будучи въ сильномъ негодования на Илію, покушался ниспровергнушь и привесть въ безпорядокъ все Церковное постановление въ Палесшинъ. Но я въ кранкихъ словахъ разскажу сначала, какая была причина гибва и негодованія Императорскаго на Архіепископа. Во время Патріаршества Иліи въ Іерусалимъ, въ претій годъ Анастасіева царствованія, Церковь Божія раздълилась на тря часши и находилась въ безпорядкъ: ибо Римскіе Архіерен были въ несогласіи съ Византійскими за тю, что сін внесли въ Церковные помянники имя Акакія, бывшаго Епископомъ Конспланшинопольскимъ, и не послѣдовавшаго ученію Римскихъ. Визаншійскіе же Епископы были въ несогласіи съ Александрійскими за то, что сін проклинали Халкидонскій Соборь и принимали въ Церковное общение Дюскора, низложеннаго на семъ Соборъ. И такъ Илія быль въ общенія только съ однимъ Визаншійскимъ Епископомъ, полику Западные, какъ мы сказали, ощаъ

лились отъ Восточныхъ, а Палладій Епископъ Аншіохійскій въ удовольствіе Императору проклиналъ опредъленія Халкидонскаго Собора и соглашался съ Александрійцами. При таковыхъ обстоятельствахъ Императоръ, оклеветавъ Константинопольскаго Епископа Евоимія, низвергъ его съ Епископскаго пресшола за то, что онъ - соборно ушвердилъ опредъленія Халкидонскія. Александрійскій и Антіохійскій Епископы согласились на низвержение Евоимія; но Илія не хошьль согласишься на оное. Впрочемь узнавши, что Македоній, рукоположенный на мъсто Евоимія, есть православный, какъ это видно было изъ его соборныхъ опредъленій, приняль его въ общеніе съ собою. Это въ началъ не мало обезпокоило Императора. И такъ Македоній и Илія были въ единомысліи. Когда же и Флавіанъ, по коңчинъ Палладія, къ нимъ присоединился: то Императоръ, отважный на дъла противныя благочестію, не могь терпьть сего единенія, и старался послать ихъ въ заточеніе. Почему принявъ сперва разные ложные доносы на Македонія, лишиль его Епископ. сшва, и на мъсщо его посщавилъ Тимовея.

приказавъ согласиться на сіе поставленіе Флавіану и Иліи. Они на соборное исповъданіе Въры, предложенное Тимовеемъ, согласились, но не согласились на то опредвленіе, кошорымъ Македоній низверженъ съ Епископскаго пресшола. Имперашоръ сильно разгнъвался на обоихъ сихъ Епископовъ, и объимъ Церквамъ угрожала великая буря. По сей-то причнив Патріархь Илія, какъ мы уже сказали, послаль въ Консшаншинополь Ощца нашего Савву и другихъ съ нимъ Игумновъ, написавъ къ Имперашору слъдующее письмо: "Для испрошенія милосши ошъ Ва-, шей державы я посылаю къ вамъ рабовъ "Божінхъ избранныхъ, чесшныхъ, върныхъ, "Настоятелей всей пустыни, И въ числъ "ихъ преподобнаго Савву, кошорый нашу лустыню населиль подобно городу и ею "управляеть, и который есть свътильникъ "всей Палестины." Таково было письмо Архіепископа Иліи. Отецъ нашъ Савва повиновался Архипасшырю своему и усердно желалъ, есшъли шолько будешъ возможно, помочь Касолической православной Въръ, которая тогда была обуреваема, и въ опасности. Когда Савва быль оппущень и на-

192

кодился въ пуши: що Императоръ Анастасій, по необузданному гнъву на Флавіана и Илію, далъ указъ, чшобы въ Сидонъ составился Соборъ изъ Восточныхъ и Палестинскихъ Епископовъ, и главными лицами на Соборъ повелълъ быть Сотириху Епископу Кесаріи Каппадокійскія, и Филоксену Епископу Іерапольскому, которые отвергали Халкидонскія опредъленія и защищали Евтихія и Діоскора и ихъ ереси.

51. Когда Св. Савва съ посланными Ошцами прищелъ въ сшолицу, и о пришесшвіи ихъ возвѣщено было Имперашору: то приказано было всѣмъ имъ войши къ нему. Богъ прославляющій прославляющихъ Его, восхошѣвши ошкрышь благодать сопушешвующую рабу Его Саввѣ, устроилъ, чтобы при семъ случаѣ произонало слѣдующее: Когда всѣ Отцы пришли ко дворцу и входили въ пріемную: то служители, находившіеся при дверяхъ сей комнаты, пустивши всѣхъ въ оную, не пустили сего великаго свѣтильника, почитая его за какого нибудь ницаго; потому что Савва, по смиренію своему, всегда казался всѣхъ нцчтожнѣе, и одѣвался въ

одежду вешхую со многими заплашами. Императоръ Анастасій, благосклонно принявши Ошцевь, спросиль о свяшомъ Саввѣ, пошому чию онъ былъ выхваленъ въ письмъ. Опцы начали осмащривашься вокругъ себя, и не знали, какъ онъ ошсшалъ ошъ нихъ. Имперашоръ щошчасъ приказалъ найши его; придворные служишели долго суешились, и наконець, бъгая по разнымъ комнашамъ, нашли его въ нъкоей особой сборной комнать споящимъ въ углу и чишающимъ шихо Давидовы Псалмы, схвашили его и повели къ Императору. Когда онъ переспупиль порогь: по Императорь увидель нъкій Ангельскій образъ, предшесшвовавшій ему; всшаль, приняль его сь надлежащею честію, и повельль всьмь състь. Онь любиль Монаховь, хощя некошорые неблагонамъренные люди и расположили его вооружипься прошивъ православной Въры. Пошомъ, какъ начались нъкошорые разговоры, каждый изъ прочихъ Игумновъ забощился о своемъ Монасшыръ. Иной изъ нихъ просиль себь полей, окружающихъ его Монасшырь; другой желаль, чшобы издань быль какой нибудь другой Императорскій указь. Им-

194

ператоръ удовлетворивши каждому, спросилъ Св. Савву: а шы, старче, чтожъ ничего не просищь? Для чего шы предпринималь споль дальній пушь? Спларець въ ошвъшъ на сіе сказалъ ему: "я пришелъ сюда вопервыхъ для шого, чшобы пасть къ сшопамъ Вашего благочестія, пока я еще нахожусь въ семъ шълъ, и просить Васъ о свящомъ градъ Божіемъ, Іерусалимъ, и о Святьйшемъ Его Архіепископъ, и испросить у Васъ миръ свящымъ нашимъ Церквамъ, чшобы Священническій чинъ осшавался при оныхъ въ поков. Живя въ поков, происшекающемь онгь Церковнаго мира, и споспъществующемъ преспъянію въ добродътеляхъ, мы и днемъ и ночью будемъ модишься о Вашемъ благоденствіи, будучи довольны Вашими благочесшивыми законами, "Выслушавъ сіе, Императоръ приказалъ принести тысячу монешъ, и сказалъ: возми ихъ, Ошче, и молись о насъ: ибо я слышаль, что ты Наспояпелемъ надъ многими Монаспырями въ пустынъ. Великій Савва сказалъ ему: мнъ хочешся перезимовашь здъсь и удостоиться того дара, чтобы ходить къ Вачиему благочестію. Тогда Императоръ про-

чихъ Игумновъ ошпуспилъ въ Палесшину, а ему приказалъ осшашься на зиму въ Консшаншинополѣ, и позволилъ безпрепяшсшвенно и безъ доклада ходишь во дворецъ.

52. По прошесшвія нѣсколькихъ дней Имперашоръ призвалъ къ себѣ Савву, и сказаль: вашь Архіепископь сделался защищникомъ Халкидонскаго Собора, ушвердившаго Несшоріевы мнѣнія. Сего не довольно: онъ еще соврашилъ на свою сшорону и Флавіана, Епископа Аншіохійскаго. Когда собравшійся нынь въ Сидонь Соборь хощьль предать вселенскому проклятію опредѣленія Собора Халкидонскаго, онъ одинъ съ Флавіаномъ Аншіохійскимъ воспрепяшсшвоваль сему, и написаль къ намъ въ письмѣ своемъ слѣдующее: "Всякую ересь, кошорая вводишь "чшо нибудь новое въ православную Въру, "мы ошвергаемъ; впрочемъ не соглашаемся "и на дъянія Халкидонскаго Собора, по при-"чинъ произшедшихъ опгъ него соблазновъ." Кромѣ шого, поелику мы повелѣли распусшишь Соборь сей безь окончанія дела, онь думаеть потому, что и нась привлекь на свою ' сторону. Теперь мы увърились, мы впрочемъ

1

внали и прежде, что Архіепископъ Илія есть защишникъ Халкидонскаго Собора и всей Несторіевой ереси, потому что и прежде онъ не хошьль согласиться на низвержение Евоимія и Македонія, которые были Несторіане. Почему мы повелъваемъ, какъ шы видишь, лишишь его Епископскаго пресшола, и возвесши на оный человъка, исповъдывающаго православную Въру и досшойнаго шого свяшаго и Апосшольскаго пресшола, дабы шъ священныя и Богопріемныя мъсша не были оскверняемы Несшоріевыми мненіями. Такъ говориль Императорь. Святый Отець нашь Савва ошвѣшсшвовалъ ему сими словами: да будешть извъсшно Вашему величеству, что Архіепископъ свяшаго нашего Божія града, будучи наученъ догмашамъ благочестія древними свъшоносными и чудодъйсшвующими Ошцами нашей страны, совершенно ошвергаешть и раздъление Несториево и смъщеніе Евшихіево, и ходишь по среднему пуши православной Въры, и скажу словами Писанія, не терпить уклоненія ни на право, ни на льсо. (Вшор. 5, 32.) Мы знаемъ, чщо онъ дышешъ Божесшвенными догмашами свяшаго Кирилла, Архіепископа Александрійскаго; а

твхъ, кон прошивились или прошивящся его догматамъ, онъ проклинаеттъ. И такъ мы умоляемъ Ваше величество сохранить въ спокойствій святый градъ Іерусадинь, въ которомъ открыто великое таинство благочестія, и оставить неизмѣннымъ наше Священноначаліе. Императоръ выслушавъ сін слова старца, и видя его святость, простоту и смиреніе, сказаль ему: поистинь хорошо сказано, старче, въ Бож. Писанія, чию кто ходито просто, тото ходить во увъренности. (Пришч. 10, 9.) Молись о насъ, и не безпокойся; мы за швою святость ничего не повелъваемъ дълать прошивъ вашего Архіепископа, и со всякою честію отпускаемъ тебя отсюда.

53. Старецъ отъ Императора ношелъ къ Императрицъ Аріаднѣ: онъ благословилъ ее, и убъждалъ принять въру святаго Отца ея, великаго Императора Льва. Но она сказала ему: хорошо ты говорищь, старецъ, только не кому слушать тебя. – Послъ сего Савва для избъжанія городскаго шума, вышелъ изъ города и остановился въ предтъстьи Руфина, находящемся при Демостра-

ить. Царевна Іуліана, внука Имперашора Валеншиніана, и Анасшасія супруга Пашрикія Помпея, сіяющая шеперь на масличной горв монашескими добродъшелями, часшо съ великимъ почшеніемъ приходили къ нему въ его мъсшопребываніе, и наслаждались Божесшвеннымъ его ученіемъ: ибо онъ были очень усердны къ въръ и сіяли православіемъ и другими добродъшелями.

54. По прошестви не многихъ дней Савва опять призвань быль къ Императору. Представши предъ него, онъ просилъ его о св. градъ въ слъдующихъ словахъ: "Все Римское Государство благодарнить Зерие величество за що, что Вы уже за принадцать лыть назадь освободили оное онгь самой несправедливой подати, называемой Хрисаргиръ. Нынъ умоляемъ Васъ уничшожишь и осшальную подать, которая наложена на Церковь свяшаго Воскресенія и на жишелей святаго града: ибо они бъдны и несчастны.-"Скажу, по какой причинъ наложена была подашь сія. Нъкогда сборщики общественныхъ подашей въ Палесшинъ, не могши собрашь съ бъдныхъ и несчасшныхъ лицъ ста лишръ

волоща, принуждены были уплащу оныхъ возложить на Іерусалимскихъ жишелей, соразмърно достатку каждаго. Когда сто литръ золоща были разлагаемы, то и Церков, св. Воскресенія и прочія святыля мъста съ ихъ жителями были обложены оною. Сію подать просилъ уничножить великій старець. Императоръ, уважая святость старца, согласился на исполненіе его прозбы. Почему призвалъ къ себъ начальника надъ Преторіею, по имени Зощика, и приказалъ дъло объ упомянутой подати уничножить и объявить прощеніе святому граду.

55. Ошець нашь Савва большое количесшво золоша, полученнаго ошь Имперашора, послаль изъ Виззншій въ свое селеніе Мушаласку съ шѣмъ, чшобы его ошеческій домъ былъ передѣланъ въ Церковь Свяшыхъ Мучениковъ Космы и Даміана. Сіе шакъ и сдѣлано было.—Въ сіе время нѣкшо Мама, Архимандришъ Монаховъ, живущихъ около Елевшерополя, и ощдѣлившихся ошъ правовѣрія, прибылъ въ Консшаншинополь, восшалъ прошивъ православной Вѣры, и пріобрѣлъ великую довѣренносшь у Имперашора. Но Ошецъ

нашть Савва посл' сильнаго съ нимъ пренія. привелъ его съ собою въ Іерусалимъ, убъждаль его оставнить ересь Акефалиповъ и присоединиться къ Каеолической Церкви. Наконець посль многокрашныхъ шаковыхъ убъжденій, онъ привелъ его къ Патріарху Илін и склониль принять Халкидонскій Соборь, пріобщишься къ православной Церкви, и предань проклятію Евшихія и Діоскора. Мама примъромъ своимъ многихъ расположилъ къ подобному обращению. Впрочемъ это не мало раздражило Императора Анастасія пропивъ Патріарха Илія. - Остававшееся Им-

ператорское злато Божественный старецъ раздълнаъ по своимъ Монасшырямъ.

56. Послъ того, какъ Патріархи Флавіанъ и Илія прибывши въ Сидонъ, какъ мы о семъ сказали прежде, послали ошшуда къ Императору письма, извъщающія его о дъйствіяхъ Собора, и послъ того, какъ они распустили сей Соборъ, составившійся прошивъ истинной въры и наконецъ возврашились на свои пресшолы : Сощерихъ и Филоксенъ вознегодовали на нихъ, и увъривши Императора, будшо онъ хитро-16

ЧАСТЬ XII.

спію и припиворствомъ сихъ Патріарховъ обманушъ, сильно раздражили его прошивъ нихъ. По сему получивъ ошъ него желаемую власть, они раздавъ Аншіохійскому народу множество золоша, наносили флавіану иногоразличныя оскорбленія, и, шакъ сказащь, задушали его, принуждали проклясть Халкидонскій Соборъ, и наконецъ лишили его преспола, и осудили на започеніе. Имперапорь узнавши о семъ, радъ быль, и Епископомъ въ Аншіохію назначилъ Севера, начальника Акефалишовъ. Северъ получивши Пашріарнество, много зла двлалъ не принимавшимъ его ереси. Онъ посылалъ свое исповъдание въры къ Архіепископу Илін; но какъ сейне принялъ Севера въ общение съ собою: шо онъ возбудилъ въ Императоръ гнъвъ противъ Или. Потомъ въ другой разъ послалъ къ семуже Патріарху свое исповъданіе въры мъсяца Мая, шестаго Индиктіона, съ ніконорыми служишелями Церкви и съ Имперашорскимъ войскомъ. Свяшый Опецъ нашъ Савва узнавши о семъ, пришелъ во свяшый градъ съ прочими пусшынными Игумнами, и выгналь изъ святаго града людей пришеднихъ съ Северовымъ исповъданиемъ въры-

Тогла множесшво Монаховь, собравшись ки святому лобному мвсту, вивств съ Іерусалимскими жишелями кричали: анаоема Северу и его сообщникамъ. Сіе произшествіе вильли и сіи слова слышали лаже и на₹ чальники, вожди и воины, кошорыхъ прислалъ Императоръ. Северъ, будучи необыкновенно высокомъренъ и надъясь на Царскую власшь, предаваль безчисленнымъ проклятіямъ Халкидонскій Соборь, старался ушвердишь Евшихіеву ересь, и училь, что въ Господъ нашемъ Інсусъ Христь, по его воплощения отъ Дъвы, было только одно тленное естество. Любя Церковныя возмущенія, онъ выдумаль много новыхъ мнъній, прошивныхъ православнымъ Церковнымъ догмашамъ и опредъленіямъ. Онъ принималь нечестивъйшій впюрой Соборъ Ефесскій и почиталь его равнымь первому Собору, бывшему въ Ефесь; между Учишелями Церкви признаваль равными межа ду собою Кирилла, Богоноснаго Епископа Александрійскаго, и Діоскора, кошорый низложиль съ пресшола и умершвиль свящьйmaro и православнъйшаго Флавіана, Архіепископа Консшаншинопольскаго. Онъ приняля

въ общение съ собою ерешика Евшихія, какъ елиномысленнаго съ собою. Преуспъвая въ нечестін, Северъ изощрилъ явыкъ свой къ Богохульсшву и своимъ ученіемъ раздълилъ елиное и нераздъльное въ Троицъ Божество. Онъ говорилъ, чщо въ Богъ лице есшь естество и естество есть лице, и такимъ образомъ не полагая никакого различія въ сихъ именахъ, Свящую, поклоняемую и единосущную Троицу Божественныхъ лицъ осмѣлился называть Троицею есшествъ, Божествь и Боговь. И такого-то развратителя душь и пагубнаго человъка Анасшасій приказывалъ Иліи принять въ Церковное общеніе съ собою. Поелику сей ни накъ не хощълъ сего сдълащь: що Имперащоръ разгнъвавщись на него, послалъ въ Іерусалимъ нъкоего Кесаріанина, Олимпія, кошорый быль начальникомъ надъ Палесшиною; вмѣсшѣ съ нимъ послалъ онъ и письмо, кошорое писано было изъ Сидона, и въ конторомъ описывающся дъйствія Сидонскаго Собора, я говоришся, чшо не должно принимашь Халкидонскаго Собора. Олимпію препоручено было всемърно стараться о низложении Илін съ Епископской казедры. Почему Олимпій при-

шедши въ Герусалимъ съ Императорскимъ войскомъ, и употребивши всякіе способы и хипросши, низложилъ Илію, зашочилъ его въ Аилу и Іерусалимскимъ Епископомъ поснавилъ Іоанна сына Маркіанова; пошому чшо Іоаннъ объщался принять въ общеніе съ собою Севера и ошвергнуть Соборъ Халкидонскій. Освященный Савва и прочіе Опцы пусшыни узнавши о семъ Іоанновомъ объщанія, собрались къ нему и убъдили его не принимашь Севера въ общеніе, но въ защищеніи Халкидонскаго Собора совътовали подвергаться даже и опасностямъ, въ чемъ сами объщались участвовать. Іоаннъ изъ уваженія късимъ Ошцамъ не исполнилъ шого, чшо исполнишь объщался Палестинскому правителю. Императоръ узнавши, что Іоаннъ нарушилъ свое объщаніе, пришель въ неисшовство и лишивши власти Олимпія, начальникомъ въ Палесшину послалъ Анастасія сына Памфилова, дабы онъ или склонилъ Іоанна къ сообщенію съ Северомъ и проклятію Халкидонскаго Собора, или низложиль его съ Епископскаго пресшола. Сей пришедши въ Іерусалимъ, нечаянно схвашилъ Архіепископа и ввергнулъ его въ общественную темницу. Всъ жите-

ли свящаго града рады были сему собыщію. пошому чшо Іоаннъ былъ злоумышленникъ прошивъ Архіепископа Илін и предашель его. Въ сіе время нъкто Захарій, правич тель Кесарія, пришедши шайно въ темницу, даль Іоанну слъдующій совъщь: ежели ты хочешь себъ благополучія и не хочешь лишиться Епископства: що ни по какой причинъ не склоняйся къ сообщению съ Северомъ, но предъ Палестинскимъ правителемъ пришворись, чшо шы согласенъ быть въ общении съ Северомъ и скажи: находясь въ семъ мвств я не отрекаюсь исполнить предлагаемаго мнѣ; но дабы иные не сшали говоришь, чшо я исполниль эшо по принужденію, пусшь меня. выведущь опісюда, и я по прошествіи двухъ дней въ воскресный день охошно сдълаю що, чшо вы мнъ прикажение. Правишель повъривши симъ словамъ Архіепископа, возвратиль его Церкви. Архіепископъ освободившись ИЗЪ шемницы, ночью изъ всёхъ мёсшъ собралъ всёхъ Монаховъ во святый градь, такъ чшо нвкоторые, и считавщіе ихъ число, нашли, что всъхъ ихъ было до десяши шысячь. Поелику соборная Церковь не могла вмъсщить ща.

кого иножества людей: то положено было собрашься всемъ въ воскресный день во храмъ Свяшаго первомученика Сшефана, пошому чию сей храмъ могъ вмъснишь всъхъ собравшихся Монаховъ, кошорымъ, будшо кошълось встрътить двоюроднаго брата Императору, Ипатія, который освободившись отъ Виталіанова плъна, ъхалъ въ Іерусалимъ для молишвы. И шакъ всъ, какъ Монахи, такъ и граждане собрались вь упомянушомъ священномъ храмъ; шуда пришелъ также и правитель Анастасій и бывшій нъкогда Консуломъ, Захарій. Когда прибывшій во Іерусалимъ Ипашій, со множесшвомъ народа вощелъ во храмъ первомученика Стефана, и правишель ожидаль исполнения Императорской воли; и когда Архіепископъ Іозниъ взощелъ на амвоиъ, и съ нимъ шакже Өеодосій и Савва, вожди и Начальники Монаховъ: що весь народъ громко и долгое время кричаль: прокляни ерешиковъ и ушверди Соборъ! Посему шошчасъ всѣ шрое, возшедщіе на амвонъ, единогласно прокляли Несторія, Евтихія, Севера, Сотериха Епископа Кесарін Каппадокійскія, и всякаго не принимающаго Соборъ Халкидонскій. Когда

207

сія три лица провозгласили проклятіе и сощли съ амвона: по Авва Өеодосій, возврашившись на амвонъ, произнесъ къ народу следующія слова: ежели кшо не принимаешь четырехъ Евангелій: тотъ да будетъ анаеема! Послъ сихъ произшествій правитель, убоявшись множесшва Монаховъ, удалился въ Кесарію. А Ипатій клятвами увърялъ Отцевъ, и говорилъ: я пришелъ сюда не для сообщенія съ Северомъ, но для того, чтобъ удостоиться вашего общенія. Онъ подариль Церкви свяшаго Воскресенія, свяшому лобному мѣсшу и честному кресту, по сту литръ золоша, шакже далъ Өеодосію и Саввѣ спо лишръ волота съ тъмъ, чтобы они раздълили оныя Палесшинскимъ Монахамъ.

57. Императоръ Анасшасій узнавши объ Іерусалимскихъ произшествіяхъ, вознамѣрился послать въ заточеніе какъ Архіепископа Іоанна, такъ и Оеодосія и Савву, которые вмѣстѣ съ Архіепископомъ взошли на амвонъ. Когда сіе сдѣлалось извѣстнымъ въ Іерусалимѣ: то Начальники Монаховъ, подвижники благочестія, вожди и поборники православія, Өеодосій и Савва, собравши весь

монашескій чинъ, по единодушному согласію написали и послали къ Императору слъдующее прошеніе или защишишельное о себъ письмо: "Боголюбивъйшему и благочесшивъй-"шему Императору, Божіею милостію Авгу-"сту и Самодержцу, Христолюбивому Фла-"вію Анасшасію прошеніе и моленіе опъ "Архимандриша Өеодосія и Саввы, и ошъ "прочихъ Игумновъ и ошъ всъхъ Монаховъ, "живущихъ во святомъ градъ Божіемъ и во "всей пусшынъ около онаго и на Іорданъ. "Верховный надъ всъми Царь Богъ и Влады-"ка Інсусъ Хрисшосъ, единородный Сынъ "Божій, ввѣрилъ Боголюбивой Вашей держа-"въ скипетръ царства надъ всъми людьми "послъ себя самаго для шого, чшобы по-"средствомъ Вашего благочестия даровать "миръ всъмъ свяшъйщимъ своимъ Церквамъ ,,и особенно матери Церквей, въ которой "явлено и совершено великое благочесшія "шаинсшво, и съ кошорой начиная оно какъ "Свъшъ возсіяло во всъхъ концахъ земли по-"средствомъ Божественной и Евангельской "проповъди. Испинную и невымышленную Въ-"ру и исповъданіе сего великаго и сверхъ ,,есшественнаго шаинства Христова, явлен-

"наго посредствомъ побъдоноснаго и чеснина-"го креспа и посредствомъ животворящаго "Христова Воскресенія, и исповъдуемаю ,во всвхъ свящыхъ мфсшахъ, мы жишели "сей свящой земли издревле приняли отъ святыхъ Пророковъ ..блаженныхъ X H "Апостоловъ, и донынъ при помощи Хри-"спа сохранили невредимыми K неприко-"сновенными, и благодашію Божіею, по Апо-"спольскимъ насшавленіямъ, всегда будемъ "Сохранять, не страшась ни во семо про-"тивниково, (Филип. I, 28.) и не увлекансь "всякимо вытромо ученія, по лукавству "теловъково, по хитрому искусству (Еф. "4, 14.) шъхъ, кошорые обольщаюшъ серд-"ца проспюдушныхъ обманчивыми и гибель-,,ными для души мудрованіями, и чисшую и "свъщлую струю православной Въры возму-"щаютъ своимъ неправовѣріемъ. Поелику "въ сей свящой и непорочной въръ Ваша "Боголюбивая Императорская власть, благо-"датію Божіею, и родилась и воспишана, "и въ ней же оптъ Бога, какъ мы въримъ, "приняла правленіе почши всей подсолнеч-"ной земли; то мы удивляемся, какимъ об-"разомъ въ Богодюбивыя времена Вашего

"царствованія произошло столь великое воз-"мущеніе и волненіе во свяшомъ градъ Бо-"жіемъ Іерусалимъ, и до шакой чрезмърно-"сши увеличилось, чшо и машь всъхъ Церк-"вей и Церковь свяшаго Воскресенія Бога ,,и Спасишеля нашего, бывшая прежде убъ. "жищемъ и защищою для всъхъ шъхъ, кон "во всемъ мірѣ шерпяшъ обиды и желаютъ "спасенія, обрашилась въ мірское судебное "мъсто. Ибо священническое сословіе, ко-"торое предсъдательствуеть въ Церкви во "образъ Божін и вмъсщо Бога, шакже слу-"жители Церкви принадлежащие къ сему со-"словію, и посвлшившіе себя монаціеской "жизни, предъ глазами язычниковъ, Іудеевъ "и Самаришянъ явно и насильственно изго-"няюшся съ самаго свящаго Сіона и изъ Цер-,,кви достопокланяемаго Воскресенія; влекут-"ся посреди города въ срамныя и нечистыя "мъста и принуждаются къ принятию то-"го, что прошивно въръ: такъ что многіе "приходящіе сюда для молншвы, вмісто то-"го, чшобы получать пользу и назидание, ви-"дяшъ полько соблазны и со спиыдомъ воз-"вращающся въ свое отечество. И такъ "ежели все это только за Въру воздвигаещ.

Digitized by Google

"ся прошивъ свяшаго града Божія Іерусан-"ма, кошорый есшь око и свъшильникъ все "вселенной, какъ свидъшельсшвують си по "роческія слова: изб Сіона изыдств законі "и слово Господне изд Іерусалима: (Ilu "2, 3.) по истину Въры жишели сего гр-"да ежедневно какъ бы собственными рум-"МИ ОСЯЗАЮЩЪ ВЪ ШЪХЪ САМЫХЪ СВЯЩЕННЫХ "мвсшахъ, въ кошорыхъ совершилось шанв "ство вочеловъченія великаго Бога в Ст "сишеля нашего. И шакъ какимъ образовъ "по прошесшвіи пяти сотъ лътъ и болье "ошъ пришествія Христова насъ жителі "Іерусалима снова учать Въръ? Опсюда ясно ,можно видеть, что ныне вводимое вновы "ученіе, исправляющее прежнюю Хрисшов "въру, есшь ученіе не исшиннаго Хрисла. ,,но Аншихрисша, кошорый сшарается уш-"чпюжищь единеніе и мирь Божінхъ Церквев, "и кошорый уже все наполнилъ смяшенiем "и безпорядками. Но всего сего виновникъ в "начальникъ есшь Северъ, кошорый даки "уже сдълался Акефалишомъ и ошсшупна-"комъ оптъ правовърія. Онъ по попущеню "Божио за наши грѣхи посшавленъ во Ари-"ерея Аншіохійской Церкви къ погибеля сво-

"ей души и всего Антіохійскаго города. Онь ,прокляль святыхь Опцевь нашихь, кошо-"рые Апостольскую въру, опредъленную н "преданную намъ святыми Отцами, собрав-,, шимися въ Никев, по всъмъ часшямъ у-,,швердили, и ею всъхъ просвъщающъ. Удаля-"ясь ошъ общенія и единенія съ симъ Аке-"фалитомъ и совершенно отвергаясь его, , мы умоляемъ Ваше благочестие помиловать "Сіонъ, машерь всъхъ Церквей, кошорая слу-"жить защишою Вашей благочестивой вла-"спи, но кошорая между птъмъ шань без-"честно оскорбляется и опустошается. "Благоволише повельшь, чшобы буря, угро-"жающая святому Божіему граду, была оста-"новлена: ибо еспьли въ учени о въръ предложащь намь или жизнь или смершь: то "для насъ предпочтительнье смерть. Мы иникакимъ образомъ, и ни по какой причинъ "не сообщимся съ врагами Церкви Божіей, "не устращимся ихъ тщетныхъ проклятій: "но при помощи Божіей будемъ швердо дер-"жашь Апоспюльскую въру. Въ сей въръмы, "жишели сей святой земли, стоило и хваулимся надеждою славы Божіей, (Рим. 5, 2.) "имъя, по благодати Божіей, однъ мысли и

"одну въру. Мы охопино принимаемъ чешыпре свящыхъ Собора, которые ознаменовалны Евангельскою печашію и совершеннымь "согласіемъ въ духѣ и мысляхъ, кошорые со-"бираемы были по волъ Божіей въ различ-"ныя времена и въ различныхъ мъсшахъ для "нсшребленія многоравличныхъ ерешическихъ "предлагаемыхъ шогда заблужденій, и кошо-"рые наконецъ различны между собою шольуко одними словами, а не силою, makъ какъ "сіе же видно въ образъ и силъ Богоначершан-"ныхъ Евангелій. Изъ сихъ свяшыхъ Собооровь болѣе прочихь сіяешть и болѣе про-,чихъ славенъ упомянущый выше Соборь "прехъ сошъ двадцани осьми свяпныхъ мужей, "сосшавившійся въ Никев прошивъ нечесши-"въйшаго Арія. Сему Собору во всемъ послъдо-"вали и прочіе три Собора, то есть: Соборь "состоявшій изъ ста пятидесяти Отцевь "прошивъ Духоборца Македонія, пошомъ соси "шавившійся въ Ефесь прошивь прокляшаю "Несторія, и наконецъ Соборъ, сошедшійся ,во градъ Халкидонскомъ для ушвержденія "проклятия на нечестиваго Несторія, так-"же для ошлученія ошъ Церкви и для про-,кляшія нечесшиваго Евшихія. Поелику мы

214

всѣ жищели сей свящой земли, принили "истинную и Апостольскую въру опъ сихи "святыхъ четырехъ Соборовъ, и въ сей въ-",ръ благодашію Божіею ушвердились: то ,,никшо никакимъ образомъ, хошя бы даже "угрожали намъ шысячію смершей, не моужещь соединищь насъ ни съ какимъ человъ-,комъ, кошорый не повинуешся симъ Собо-"рамъ и не принимаешъ шого ученія, какое "принимали они. Для увъренія же Вашей "власши иы къ сказанному нами присоединимъ, чшо да будешъ анаоема ошъ Хрис-,та Бога нашего Несторій со всякою ере-,сію и всякой его послъдовашель, шакже "всякой, кто одного Господа Інсуса Христа, "единороднаго Сына Божія, за насъ распя-, maro, почитаеть двумя сынами, или Божелственное и непостижимое соединение въ "немъ двухъ естесшвъ отвергаетъ, или со-"глашается на какія либо симъ подобныя ,,бевумныя мивнія. Да будеть анавема съ ,,нимъ и Евшихій, который утверждалъ, что "Божесшвенное воплощение было только по ,,виду, или по совершенному перемъненію, и у,кошорый проклиналъ и совершенно ошверлаль различіе Божества и человьчества од-

"ного и шогоже Хрисша Бога въ его не-"раздъльномъ и неслишномъ личномъ едине-"нія, но который за сіе и самъ съ тъмъ же "нечестивымъ Несторіемъ былъ проклять "ошъ упомянушыхъ свяшыхъ Ощцевъ нашихъ. "Ваше величество благосклонно принявши "сіе письменное удостовъреніе и протеніе "опть нашего всеобщаго смиренія, да благо-"волишъ повелѣшь, чшобы всѣ, непресшан-"ныя смятенія и бъдствія, подъ предлогомь "благочестия врагами истины ежелневно "причиняющіяся сему свяшому Божіему гра-"ду и свяшьйшему нашему Архіепископу Іо-"анну, были прекращены. Да будешъ увъре-"но Ваше величество предо Богомо и предо "избранными Ангелами, (1 Тим. 5, 21.) "чию мы никакимъ образомъ безъ законнаго "н ушвержденнаго правилами суда не вой-»демъ въ соединенiе съ упомянущыми ош-"сплупниками ощъ правовърія, никакимъ об-, разомъ не согласимся ни на какое ново-"введеніе въ въръ и яикогда не примемъ ни-"какого лица изъ Акефалишовъ, прошивъ на-", шей воли намъ рукоположеннаго. Ежели же "чшо нибудь подобное и случишся за наши "грѣхи: що мы всѣ предъ Свящою и едино-

218

ысущною Троицею увъряемъ Ваше благочеу,стіе, что мы всь охопно прольемъ кровь ;,свою, и чшо всъ свящыя мъсща огнемъ "сожжены будуть прежде, нежели то явит-"ся въ семъ святомъ градъ Божіемъ. Ибо , какая польза въ помъ, чпо сін мвста на-,зывающся святыми, есньли онв шакъ опус-"пошающся и подвергающся шакому посра-"мленію? Миро Божій, превышающій вслкій учив, да утвердитв (Филип. 4, 7.) свя-"тую Церковь волею Вашего величества, и да уничшожишъ соблазны, ее обременяю-"щіе, къ славъ Божіей и къ чести Bamero "Боголюбиваго царсшвованія."-Подобное сему прошеніе Ошцы наши послали и къ Іоанну, кошорый шогда по смерши Тимовея рукоположенъ былъ во Епископа Консшаншинопольскаго. Императоръ Анастасій принявши сіе прошеніе, положилъ оставить дьло сіе пока безъ вниманія: ибо онъ былъ заиять возмущеніемь Виталіана. Такимь образомъ Іоаннъ не былъ низложенъ съ Іерусалимской каөедры.

58. Савва, сей земный Ангель и небесный человъкъ, былъ мудрымъ и искуснымъ Часть XII. 15 роде

учишелемь, защишникомъ православія, обличишелемъ неправовърія, върнымъ и благоразумнымъ домосшроишелемъ, умножилъ Божесшвенные шаланшы, облекся силою свыше, и по благоволенію Бога Ошца, при содъйствія Христа в по вдохновенію Святаго Духа, населилъ пусшыню множесшвомъ Монаховъ, и основалъ въ ней, какъ о семъ уже сказано, семь славныхъ Монасшырей. Они сушь слъдующіе, вопервыхъ Лавры: великая его Лавра, главная изъ всъхъ Палесшинскихъ Лавръ, послъ нея вторая по порядку новая Лавра и наконецъ Лавра Гепшасшомъ (семиусшная); пошомъ Киновіи: Касшеллійская, Пещерная и шакъ называемыя Схоларіева и Заннова. Савва поддерживалъ шакже благосостояніе и древнихъ двухъ Киновій Свяшыхь Опцевь Евония и Осокписта. Инъя попеченіе и забошу о сихъ Монасшыряхъ, онъ никакъ не хоптълъ пріобрътнать что нибудь для будущаго, и укръпляясь несомнъннымъ упованіемъ на Бога, никогда не предавался сей забошливосши. Сіе видно было наипаче во время голода. Ибо какъ скоро Архіепископъ Илія посланъ былъ въ ссылку: пто небо заключено было не дождить на

землю пяшь лешь; къ бездождію присоединилось весьма много саранчи и безчисленное множество червей, поядающихъ растьнія. Сіи насъкомыя поъли все на земль. На другой годъ по появленіи саранчи, явилась другая саранча, которая затьмила воздухъ, и истребила всъ полевыя растънія. По сей причинъ сдълался великій голодъ и моръ. Жители Іерусалима говорили, что сіи бъдствія постигли страну сію за грѣхъ, сдѣланный противъ Архіепископа Иліи. Тогда Святый Олець нашъ Савва внушалъ Наспоятелямъ своихъ Монасшырей ни мало не забошишься о плошскомъ, и напоминалъ имъ слѣдующія слова Господа: не заботьтесь, еоворя: сто нало всть? или сто пить? или во сто одёться? Потому сто знаетб Отецб вашб, сто вы во всемб тотб имъ. ете нужду. Ищите же вопервыхо царствія Божія; и все сіе приложится валь. (Маш. 6, 31. 32. 33.) Такъ мыслилъ и училъ сей Божественный старець. Богь же подаваль ему обильно всв нужныя вещи, шакъ чшо шерпѣли недостатокъ болѣе тѣ, которые надъялись на свои деньги и доходы, нежели Монастыри имъ управляемые.

Digitized by Google

59. Во время сего голода экономъ велякой Лавры пришель нъкогда къ Саввъ и сказаль: въ наступающее Воскресеніе я не могу, Ошче, звать къ Литургін: потому что у насъ нѣшъ ничего, даже нѣшъ и обыкновенной пищи, кошорую нужно будепть предложить собравшимся Отцамъ послъ Богослуженія. Спарець сказаль ему на сіе: не хочу ошмънящь Богослуженія; ежели же есшь недосшащокъ въ чемъ либо нужномъ для него: що пусшь канонархъ пошлешъ съ просфорникомъ въ городъ какую нибудь драгоцънную Церковную вещь или одежду, и продавъ ее. купишъ чшо нужно, и мы совершияъ Божественную службу. Что касается до пищи, то въренъ Топтъ, кто сказалъ: не заботьтесь о завтрешнемо днв. (Маш. 6, 34.) Въ самомъ дълъ, въ слъдующій день прівхали изъ святаго града содержатели госшинницъ, извъсшные подъ именемъ Созовыхъ, и на тридцати лошадяхъ привезли въ Лавру большое количесново вина, печеныхъ хлъбовъ, также хлъба въ зернахъ, оливковаго масла, меда, сыра и другихъ вещей, и наполнили кладовую всякими припасами, шакъ что сдълали для Отцевъ великой праздникъ

.

Тогда старецъ, укоряя эконома, говориль: для чего шы говориль: не нужно собирашь Опцевъ, пошому что для нихъ нътъ пищи?-Экономъ, узнавши свою ошибку, повергся къ ногамъ его и просилъ прощенія. Старецъ благословилъ его, и въ наставление сказалъ: ии когда несомнъвайся, но укръпляясь върою, всякию заботу твою возложи на Бога, ибо Онд петется о насд. (Псал. 54, 23.) Около сего времени пришли къ свяшому спарцу Отцы живущіе въ пещеръ, и сказали ему, что они терпять великія безпокойства оть нъкоторыхъ пастуховъ, которые пасутъ спада свои часто на монастырскихъ мъснахъ, и безспыдно пребують отъ Монаховъ съвстивихъ припасовъ, шакъ что, говорили Отцы, намъ нътъ спокойствія отъ нихъ. Спарецъ услышавши сіе, послалъ къ нимъ сдълашь имъ выговоръ и попросишь ихъ, чшобы они впредь не приближались къ Монасшырю. Но поелику они не послушались: то у скоша заключились сосцы, осшановилось молоко, и молодыя козлята и ягнята умирали съ голоду. Тогда пастухи сознавшись въ своемъ грѣхѣ, и догадавшись, чшо причиною мора въ скотъ есть ихъ непослушание, скоро

пришли къ сшарцу, и падши предъ нимъ объщались не приближашься ни къ какому изъ его Монасшырей. Сшарецъ принявши сіе объщаніе, принесъ о нихъ молишву, и благословивши отпустилъ ихъ. По возвращеніи они увидѣли, что молоко безпрепятственно текло изъ сосцевъ. Распросивши и узнавши, что молоко начало течь въ топтъ самый часъ, въ который старецъ по молитвѣ благословилъ ихъ, удивились и прославили Бога.

60. Свяшый Ошець нашъ Савва на восемьдесящомъ году своей жизни, около лѣщняго повороша солнца, въ девяшый индикшіонъ, по Божію промыслу, ошправился въ Анлу къ Архіепископу Иліи со Сшефаномъ, Игумномъ обишели великаго Евоимія, и Евоаліемъ Игумномъ Іерихонскихъ Монасшырей шого же Пашріарха Иліи. Пашріархъ Илія принялъ ихъ съ радосшію и удержалъ у себя на нѣсколько дней. Въ продолженіе сего времени онъ, обыкновенно, послѣ ушрени не показывался имъ до девяшаго часа дня, а около девяшаго часа выходилъ къ нимъ, пріобщался съ нимы Свящыхъ Таинъ, прини-

маль пищу и послъ вечерни уходиль ошъ нихъ. При шакомъ его обыкновеніи случилось, чшо онъ девяшаго дня мъсяца Іюля сверхъ чаянія не вышелъ къ нимъ. Когда они ждали его, и не пріобщались Св. Таинъ и ничего не вкушали: то онъ вышедши около шесшаго часа ночи, сказаль: принимайше пищу, а мнъ не время; и поелику святый Савва удерживалъ его и нъкошорымъ образомъ принуждалъ сказать, какая этому причина: що Илія заплакавши сказаль: сей чась скончался Императоръ Анастасій, и мнъ въ десящый день должно совершенно выдши изъ сего міра и судиться съ нимъ. Послѣ сего Патріархъ сдълалъ распоряженія о своихъ Монастыряхъ, л. е. чтобы по смерти Евоалія преемственно начальствовали надъ ними Несшавъ и Захарія. Сдълавши сіе распоряженіе, по прошествіи осьми дней послъ видънія, въ которые жилъ только пріобщеніемъ Св. Таинъ и виномъ, расшворяемымъ водою, онъ былъ нъсколько времени боленъ, и наконецъ въ присупствіи святаго Саввы и его брашій, которые вмѣстѣ съ нимъ три дня неотлучно были при немъ, мъсяца Іюля двадцашаго дня, пріобщившись Св. Та-

инъ и помолившись Богу, сказалъ: Аминь, и въ мирѣ попиасъ уснулъ и почилъ, (Псал, 4, 9.) проживъ всего времени восемьдесящь восемь лъшъ. Блаженный Савва замъщить день, пришель въ Іерусалимъ и узналъ, чшо въ ночи на десящое число мъсяца Іюля, въ которое Патріархъ Илія имълъ видъніе, въ Константинополь гремьли громы и сверкат ли молніи надъ царскимъ дворцемъ; Императоръ Анастасій не имъя никого при себь, почши умираль ошъ страха и въ ошчаяни бъгалъ изъ одного мъсша въ другое; наконенъ въ спальной комнашъ гнъвъ Божій посшигь его и повергь мершвымъ. По кончинь Анасшасія правленіе Имперіею шошчась приняль Іусшинь. Онъ издаль повельніе, возвращишь всѣхъ посланныхъ Анасшасіемъ въ зашоченіе, и опредъленія Халкидонскаго Собора внесши въ Церковныя посшановления. Когда сіе опредъленіе Императора Іустина было привезено въ Іерусалимъ: то собралось безчисленное множество Монаховъ и мірскихъ, прибылъ шакже свяшый Савва, и много Епископовъ, и мъсяца Августа тесшаго числа въ праздникъ Преображенія Господня, объявлены Божесшвенныя повель-

224

нія, и опредъленія чешырехъ Соборовъ виссены въ священныя посшановленія. Такимъ образомъ пророчесшво Божесшвеннаго сшарца исполнилось на Имперашоръ Анасшасіи.

61. Тогда Іерусалимскій Архіепископь Іоаннъ убъдилъ свяшаго Ощиа нашего Савву иши съ нъкошорыми другими пусщынными Игумнами въ Кесарію и Скиеополь для объявленія шамъ Императорскаго указа о силь чепырекъ Соборовъ. По прибыщіи ихъ въ Кесарію, пришелъ къ нимъ свяшый Іоаннъ Хозевишъ, который тогда въ семъ городъ управлялъ Церковію. Исполнивши здъсь вриказание Пашріарха, они опправились въ Скиеополь. Здъсь всъ жишели города вмъспть съ Свяшъйшимъ Мишрополищомъ Өеодосіемъ вышли къ нимъ на всшрѣчу къ Церкви свяшаго Апостола Оомы. Вощедши съ Псалмопъніемъ въ сію древнюю святую Церковь, они совершили въ ней Богослуженіе, обнародовали Императорскій указъ и внесли въ священное постановление опредъления чешырехъ Соборовъ, Въ Скиеополъ былъ, нъкто Схоластикъ Іоаннъ, сынъ Експеллев-

**товъ, человъкъ** честный, имѣвшій просвѣщенную душу. Пришедши въ Епископскій домъ къ святому Саввѣ, онъ долго говорилъ съ нимъ о нѣкоемъ Самарянинѣ Спльванѣ, который тогда будучи силенъ по Императорскому къ нему благоволенію, дѣлалъ много зла Христіанамъ. Когда Іоаннъ разсказалъ о его злости и Богоборствѣ: то св. Савва исполнился Св. Духа, и сказалъ Епископу и прочимъ бывшимъ при немъ: вотъ наступаютъ дни, говоритъ Господь, когда исполнится на Сильванѣ пятдесятъ первый Псаломъ Давидовъ, и Сильванъ сожженъ будетъ посреди города.

62. Въ семъ городъ, въ мъсшахъ извъсшныхъ подъ именемъ Св. Іоанна, есшь Монасшырь, называемый Енеенаниеъ. Въ немъ жилъ нъкошорый ошшельникъ, по имени Іоаннъ, просвъщенный свыше, имъвшій даръ прозорливосщи, но лишившійся шълеснаго зрънія ошъ всенощныхъ бдъній, многихъ слезъ и весьма глубокой сшаросщи. Говоряшъ, чщо онъ жилъ болъе сща лъшъ; восемьдесящь лъщъ онъ провелъ въ семъ Монасшыръ, и въ продолжении сего времени

пяшьдесящь льшь никуда не выходиль изъ Монасшыря. Къ сему Божесшвенному мужу пошель святый Савва. Когда онъ шель посреди города и былъ при мъсшъ, называемомъ сводомъ Св. Іоанна: по нъкопорая несчастная женщина, бывъ многіе годы въ жестокой бользни, и наконець сдълавшись столь зловонною, что никто не могъ къ ней приближишься, лежа на западной сшоронъ Церковной ограды въ пой же улицъ, услышавши о св. Ощцъ нашемъ Саввъ, и увидъвъ, что онъ идетъ во множествъ народа, громко закричала: помилуй меня, рабъ Христовъ, Савва, и освободи меня отъ несчастия. Савва, тронувшись ея воплями и сжалившись надъ нею, подощелъ къ ней и сказалъ: я не могу ничего тебъ дать; но даю то, что имъю; даю тебъ сію руку мою; положи ее на шо мъсшо, кошорымъ шы больна, и я върю Богу, которому служу, что ты выздоровъешь. Женщина, взявши руку Святаго, положила ее на больное мъсто, и тотчасъ сдълалась здоровою. Сіе чудо, какъ самъ ты знаешь, честный Отець, и донынь еще у васъ славишся.

227

7

63. Въ семъ же городъ нъкощорый человъкъ привелъ къ старцу бъснующуюся дочь свою въ шошъ же Монасшырь Енеенаннеъ, и разсказаль ему о мучевіяхь, причиняемыхь ей нечистымъ духомъ. Чудотворный старецъ сжалившись надъ нею, спросилъ елея ошъ всечестнаго креста, и обмазаль онымъ все тъло ея. Посль сего нечистый духъ шошчасъ вышель изъ нее, и девица сделалась здоровою. Іоаннъ, ошецъ мой, былъ очевидцемъ и служителемъ при семъ чудъ, и съ сего време; ни онъ не ошходилъ ошъ свящаго старца во все время пребыванія его шамъ. Въ сіе же время домъ нашъ особенно удосшоился посъщенія свяшаго сшарца, и моя машь получила молишву и благословение отъ него. Не удивляйся, преподобнъйшій Отець, чшо я въ семъ сочинени, кошорое къ шебъ пишу, помъстилъ и такія произшествія, которыя тебъ весьма извъсшны, и о которыхъ, можетъ быщь, ты самъ мнъ разсказываль. Я сдълаль сіе, честный Оптче, съ тою цълю, чиобы принесть пользу читателямъ.

64. Когда освященный Савва возврашил-

ся изъ Скизополя въ Герусалимъ: то Архіепископъ Іоаннъ пригласилъ его къ себъ на объдъ вмъсшъ съ другими пусшынными Игумнами и съ брашомъ своимъ Аншоніемъ, который тогда быль Епископомь Аскалонскимь. Хошя Савва быль весьма воз, ержень, шакъ что во всв постные дни пребываль безъ пищи, и даже частю посшился по цълымъ недълямъ: впрочемъ ежели когда принималъ кого нибудь къ себъ для угощенія, или ежеди самъ приходилъ къ кому нибудь на объдъз шо въ одинъ день влъ два раза, и, принимая пищи болъе обыкновеннаго, никогда не бываль болень желудкомъ. Архіепископь посааныши его подлъ себя, клалъ предъ нимъ хлъбъ и другую пищу, какая была; шакже и Аншоній, Епископъ Аскалонскій, сидя съ правой его спороны, побуждаль его къ принятію пищи. Божественный старець непришворно и съ великимъ просшодущіемъ принималь все, предлагаемое ему. Такимь образомъ когда два Епископа, имѣя его въ срединъ между собою, забоппливо побуждали его къ принящію пищи; то онъ сказаль, какъ я упомнилъ самыя слова его: оставыте, ос-

шавыше меня, Ошцы, я буду всшь, сколько

229

мнѣ нужно. При семь случав великій Авва Θеодосій въ шушку сказаль объ немъ: Савва очень голоденъ; шрудно насышишь его.-На сіе Архіепископъ сказаль: послушайше, Ощцы, мы всв не можемъ сносишь ни посша, ни сыплосши; а сей человъкъ Божій ультето жить и еб скудости; ультето жить и еб изобиліи: наусился вездъ и ео всемо насыщаться и алкать, и еб обиліи быть и еб недостаткъ; и есе можето еб укръпляющемо его Христъ. (Филип. 4, 12. 13.)

65. Ошецъ нашъ Савва былъ скроменъ по душѣ, крошокъ по нравамъ, весьма просшъ по образу жизни, и исполненъ всякой духовной мудросши и благоразумія. Онъ пишалъ нелицемърную и искреннъйшую любовь къ упомянушому блаженному Аввъ Θеодосію. Подобную искренность соблюдалъ и Θеодосій къ Ошцу нашему Саввъ. По исшинъ они оба были сыны свъта и сыны дня, человъки Божіи и върные Божіи служишели, столпы и утвержденіе истины, (1 Тим. 3, 15.) мужи отличныхъ желаній. (Дан. 9, 23.) Они оба весь монашескій чинъ вели къ царству

небесному. Ибо свящый Өеодосій, какъ мы выше сказали, быль главнымь вождемь и Архимандришомъ всякаго общежишельнаго сословія Монаховъ, живущихъ около свяшаго града; а освященный Савва быль Начальникомъ и законодашелемъ всъхъ пусшынниковъ. Архимандришами ихъ поставилъ Архіепископъ Саллюстій по просьбѣ всего моналиескаго сословія: ибо они были пустынники, не имъли никакой собственности, были весьма опышны въ Божесшвенномъ. монашескую жизнь провождали въ спрогоспи, и многихъ приводили къ Богопознанию. Они частю посъщали другъ друга, и въ духовной любви свободно между собою разговаривали.

66. Я довольно сказаль о согласіи Θеодосія съ Саввою. Когда уже чешвершый годъ бездождія оканчивался: по ученики освященнаго Опща нашего Саввы, живущіе въ пещерѣ, пришли къ нему въ великую Лавру и сказали: оппусти насъ, Оптче; мы не можемъ оставаться въ твоемъ Монастырѣ, у насъ совсѣмъ нѣтъ воды: ибо съ окончаніемъ мѣсяца Мая дождевое время прошло. Святый

Digitized by Google

и укоряль ихъ и совъщоваль имъ переносить съ благодарностію постигающія ихъ бъдствія, и наконецъ сказалъ имъ: я върю Богу, чшо по прошестви шрехъ дней всъ водоемы ваши наполняшся водою; подише, исправыше водопроводы и пригошовышесь; вы увидище даръ Божій и скорое Божіе посъщеніе. Въ самомъ дълъ въ претій день явилось облако надъ ихъ Киновіею, пошелъ большой дождь, и всъ водоемы, сообразно съ пророчествомъ старца, наполнились водою. Но въ Монастыри, находящиеся по объшть сторонамъ пещеры, то есть, въ Монастырь Кастеллійскій, лежащій съ восточной стороны, и въ Монасшырь Схоларіевъ, лежащій съ западной стороны въ разстояни почти пяши сшадій, шакже въ великую Лавру, лежащую къ юго-западу, ни одна капля воды не упала. Настоятели сихъ Монастырей опечалившись ошъ сего, пришли къ сшарцу и сказали: за какое наше беззаконіе, чесшный Ошче, ты такъ отвергнулъ насъ, и не молился о прочихъ своихъ Монасшыряхъ? Свяшый сказаль имъ: Богъ послалъ свое благословеніе только птімъ, котторые иміли нужду въ немъ. И вы не отчаявайтесь: ибо не

232

будете имѣть недостатка въ водь, доколь Господь не пошлеть дождя на землю.

67. При наступлении пятаго голоднаго года шакой быль недостатокь въ водь, что во свяшомъ Іерусалимъ бъдные просили себѣ воды, какъ милосшыни, и ошъ жажды умирали. Ибо оптъ долговременной засухи и бездождія вода въ Силоамъ и въ Лукилліанахъ совсъмъ высохла. Даже и источникъ Колонійскій и Нефоійскій пересыхали. Посему Архіепископъ, опасаясь народнаго возмущенія, ходиль по мъсшамъ, кошорыя были более другихъ влажны, и надеясь найши воду, копалъ шамъ ямы, упошребляя къ шому довольно великое число людей, но воды не находиль. Пошомъ сошель въ Силоамскій поспокъ и около сшолпа Свяшаго Космы, при пуши ведущемъ въ великую Лавру, при помощи нъкошораго Механика посредсшвомъ множества работниковъ выкопалъ ровъ глубиною въ сорокъ оргій; но и здъсь не находя воды, очень печалился; ибо приближался праздникъ обновленія храма Св. Воскресенія. Посему разсуждая о семъ несчастии съ Суммомъ, исправлявнимъ многія

ЧАСТЬ ХШ.

гражданскія правишельственныя должности, сказаль ему въ недоумънія: что теперь мяв дълать? На сіе Суммъ ошвѣчалъ ему: я слышаль о Аввь Саввь, чшо за нъсколько лией предъ симъ временемъ, когда одинъ изъ его Монастырей почувствоваль недостатокь воды, Монахи сего Монасшыря просили его о испрошении ошть Бога воды, и по молинев Саввы низналь весьма обильный дождь щолько около сего одного упомянаемаго Монаспыря, и наполналь водою всв водоемы. Услышавши сіе, Архіепископъ призвалъ къ себъ въ Епископскій домъ блаженнаго Савву, какъ бы для другаго какого нибудь дъла, и на единъ просилъ его помолиться Богу о томъ чиюбы Онъ примирился съ своимъ народенъ и помиловаль погибающихъ ошъ голода и жажды. Къ сему онъ присовокупиль и слъдующія слова: ежели согрѣнинлъ я: що чшо до погибающаго народа? На сіе свяшый Савва сказалъ Архіепископу: могу ли я ошврашипь гиввъ Божій? я грвшенъ и слабъ. И Писаніе говорингь: ежели Богь затворить небо, то кто отворито? (Іова 21, 14.) Но поелику Архіепископъ сильно побуждель в увъщеваль его: по Богоносный Савва нако-

234

нець склонился на его прошение и сказаль: н пойду въ свою келлію, и изъ повиновенія къ швоему блаженсшву буду молишься лицу Божію: я знаю, что Богь человъколюбивъ и милосшивь, и щедроты Егона встхо дтлахо Его. (Псал. 144, 9.) Впрочемъ, да будешъ шебъ слъдующее знаменіемъ: ежели пройдушь шри дня, и не будеть дождя; то знай, что Богъ не услышалъ меня. И шакъ молишесь п вы, дабы молитва моя получила силу. Сказавши сіе, онъ вышель отъ Архіепископа мъсяца Сентября, третьяго дня. Въ слъдующій день былъ весьма сильный жаръ, и множество рабошниковъ копали вышеупомянушую яму. Ввечеру осшавивши корзины и всѣ свои рабочія орудія, кошорыхъ было много, рабошники возврашились въ городъ, дабы поушру опять ити на работу. Но въ первый часъ ночи подуль южный вѣшрь, засверкали молнін, загремъль громъ, пошель проливной дождь, и еще до разсвъта водопроводы наполнились водою, и вездѣ шекли ручьи. Поелику вода стекала въ упомянутый ровъ: то насыпи, сдъланныя въ сшоль продолжишельное время и спюль многими трудами и издержками, въ самое корошкое время были назвергнушы въ

свое мѣсшо, и завалили собою и помосши и рабочія орудія и корзины, шакъ чшо онъ осшающся подъ землею и донынѣ. Ошъ множесшва воды, посланной благоволеніемъ Божіимъ, мѣсшо рва шакъ наполнилось землею и шакъ сравнялось, чшо шеперь не льзя и узнащь его. Наполнились водою и водоемы свяшаго града, и праздникъ обновленій провождаемъ былъ съ радосшію.

68. Въ восемдесящь шестой годъ жизни Опца нашего Саввы скончался Архіепископь Іоаннъ. Онъ пробылъ на Патріаршествъ семь лъть и девять мъсяцевъ, и оставилъ пре-,емникомъ своего престола блаженнъйщаго Петра, родомъ изъ Елевтерополя. По прошествіи трехъ лъть Римскій Императорь Іусшинь, по причинъ своей сппарости и шълесной слабосши, по опредъленію Божію и согласію всего Сенаша, при рукоположенія ошъ Константинопольскаго Архіепископа Енифанія, возвель на Имперапюрскій пресшоль Богохранимаго нашего Императора Іустиніана, своего племянника, бывшаго Пашрикіень, Консуломъ, военачальникомъ, и управлявщаго государственными делами. И шакъ Іусти-

ціань быль объявлень Императоромь. Благочесшивыя памяши Императоръ Іусшинъ окончиль жизнь свою, пробывь на престоль девящь леть. Треблаженный Петрь, занявши Патріаршескій престоль въ Іерусалимь, оказываль блаженному Саввъ шу же честь, какую и предшествующіе Патріархи, и имълъ обыкновение часто приходить къ нему въ нустыню. Патріархъ имълъ родную сестру но имени Исихію, которая славна была Божественными добродътелями. Она впала въ жестокую бользнь, такъ что врачи отчаялись излъчить ее. Брать ея сожалья о ней, призвалъ къ себъ блаженнаго Савву, и просиль его потрудиться дойти до ся дома, и соппворишь о ней молишву. Святый сшарецъ не умъя быть непослушнымъ, пришель къ ней и нашель ее въ ошчаянномъ положения. Сотворивши о ней молитву, и прижды ознаменовавши ее знаменіемъ кресппа, исцълилъ ее. Когда сіе чудо разглашено было по всему свящому граду: то всв прославляли Бога.

69. Когда Пашрикія Іуліана, по совершенія въ Консшаншинополё многихъ добрыхъ

авлъ скончалась: що евнухи ея пришли въ Іерусалимь; и поелику они въ Константинополь сделались извесщными Авве Савее: шо пришли къ нему въ великую Лавру, принесли много денегь и просили его, чшобы онъ причислиль ихъ къ обществу братьевъ, находящихся подъ его смотръніемъ. Но сларецъ положилъ, чтобъ ни одного безбородаго человъка или евнуха не принимащь въ свою Лавру. Ибо ему весьма непріяшно было видътъ женское дице въ какомъ либо своемъ Монастырь, и особенно въ какой либо своей Лавръ. Но поелику нъкошорые изъ ев**н**уховъ были ему знакомы: шо, всевозмож. нымъ образомъ убѣдивъ и насшавивъ ихъ, вручиль ихъ блаженному Өеодосію. Они въ корошкое время научились монашеской живни, и просили Архіепископа дапть имъ особливое мъсто, способное къ спокойной жизни. Архіепископъ призвавъ къ себъ нъкоего Александра, который быль Игумномъ Іерихонскихъ Монасшырей Архіепископа Илів; и быль пресмникомъ Несплава и Захарія, просиль его позволишь имъ жишь у себя нъсколько дней. Александръ порабошившись сребролюбію, или будучи побъжденъ суеш-

нымъ честолюбіемъ, презрѣлъ завѣщаніе Архіепископа Иліи, попралъ свою собственную совѣсть и раздѣлилъ Монастыри другъ оптъ друга. Съ того времени раздѣленный Монастырь принялъ названіе Монастыря Евнушескаго.

70. Въ началъ девяносто перваго года жизни свяшаго Опца нашего Саввы, святый Авва Өеодосій въ старости скончался мъсяца Генваря одиннадцашаго дня. Въ четвертый мъсяцъ по смерти Аввы Өеодосія, Палесшинскіе Самаряне, вообще весь народъ ихъ, вооружились пропивъ Хрисшіанъ, и причинили имъ много зда: ибо они всптрѣчавшіеся имъ храмы расхищали и предавали огню, встръчавшихся Христіанъ жестоко замучивали различными казнями, цвлыя селенія предавали огню, особенно въ мъсшахъ, лежащихъ около Никополя. Здъсь ушвердивши свою власть, они поставили себъ царемъ нъкоего своего соплеменника Іуліана. Въ тоже время умертвили они Неапольскаго Епископа Аммона, схвашили шакже нъкошорыхъ Пресвитеровъ, изрѣзали ихъ, и жарили вмъсшть съ мощами Свящыхъ Муче-

никовъ, и сдълали многія и другія жесшокія дъла. Большія дороги сдълались для Христіанъ неприступными и непроходимыми. Когда все сіе дошло до свъдънія благочестиввишаго Императора нашего Іустиніана: шо приказано было знаменишъйшимъ мужанъ Өеодору и Іоанну собрать войско и вооружиться противъ Самарянъ. Дано было сраженіе, Іуліанъ былъ убишъ, и вмъсшъ съ нимъ побищо великое множесшво Самарянъ. Въ сіе время Сильванъ (упоминаемый въ гл. 61), подъ предлогомъ мирнаго времени вотедши безъ Императорскаго повелънія въ Скиеоноль, быль схвачень Христіанами в посреди города сожженъ. Такимъ образомъ. исполнилось пророчество о немъ святаго Опца нашего Саввы, которое онъ произнесь въ Епископскомъ домѣ къ Іоанну, сыну Експеллевтову. Но нъкто Арсеній, сынь сожженнаго Сильвана, будучи почшенъ достоинствомъ Князя, и, живя тогда въ Константинополь, имьль, не знаю почему, великой доступъ къ Богохранимому нашему Императору и къ Императрицъ Өеодоръ. Онъ успъдъ обманущь благочестіе ихъ и возбудить въ нихъ гнъвъ пролиивъ Палесшин-

940

скихъ Хрисшіанъ. Въ сіе время Архіепископъ Петръ съ прочими, находящимися подъ его смотръніемъ Епископами, убъдили Авву Савву ошправишься въ Консшаншинополь, просипть Императора о даровании первой и втовой Палесцинъ свободы опть подашей, по нричинъ произведенныхъ въ нихъ ошъ Самарянъ убійствъ и опустошеній. Старецъ склонившись на убъжденія Архіереевъ, ошправился въ Консшаншинополь, мъсяца Апръля, осьмаго индикшіона. Поелику Пашріархъ напередъ послалъ къ Императору письмо, увъдомляющее его объ отправления Божественнаго Саввы: то Богохраниный нать Императоръ былъ радъ сему, и послалъ на всперьчу ему свои Императорскія суда, на которыхъ встрътили его Патріархъ Епифаній, Папа Евсевій, и Ефесскій Епископъ Ипашій. Они приняли его, и ввели къ Императору. И теперь Богь открылъ Императору благодать, сопровождающую раба его, шакже какъ нъкогда ошкрылъ оную Анасшасію.

71. Ибо какъ скоро Савва съ упомянуиными Архіереями вошелъ къ Имперашору:

Digitized by Google

то Богъ открылъ очи Императора, и сей увидълъ нъкую Божественную, свътовидную, сіяющую благодашь, предсшавившуюся ему въ образъ вънца, находивщагося и сіявшаго на головъ старца. Императоръ приближился къ Саввъ, поклонился и съ радосшію и со слезами облобызалъ Божесшвенную его главу. Пошомъ получивши ошъ него благословеніе, принялъ изъ руки его Палесшинскія просьбы, и просиль его посѣщить и благословишь Имперашрицу Өеодору. Сшарецъ пришелъ и къ ней. Имперашрица приняла его съ радостію, поклонилась и сказада ему: помолись о мнѣ, Оппецъ, чппобы Господь далъ мнъ сына. Старецъ въ отвътъ на сіе сказаль ей: Богь славы да сохранишь Ваше царство въ благочестін и въ побъдъ. Услышавщи сіе Императрица опечалилась, полюму что онъ не удовлетворилъ ея прошенію. По сему когда онъ ошъ нея вышель: то бывшіе при немъ Ощцы укоряли его и говорили: для чего шы опечалиль Императрицу, и не помолился о ней, какъ она просила шебя? Сшарецъ сказалъ имъ: нѣшъ, Ощцы, изъ чрева ея не произойдеть плода: ибо сынъ ея напишался бы догмашами Се-

942

вера и возмушиль бы Церковь хуже Анастасія. Опцамъ позволено было жийь во дворцъ. Богохранимый Императоръ принявши опть Божественнаго старца прошенія Палесщинскихъ Церквей, обрашилъ гнъвъ свой на Самарянъ. Онъ издалъ предписаніе или законъ, чтобы Синагоги Самарянъ разрушишь, удалишь ихъ ошъ должносшей государственныхъ, лишить ихъ права наслъдсшва и права сообщашь оное другь другу въ видъ дара. Пришомъ Имперашоръ предписалъ лишашь ихъ жизни, и особенно ихъ начальниковъ и мяшежниковъ. Тогда и Арсеній скрылся на время: ибо Имперашорь приказаль умершвишь и его. Послѣ онь пришель кь блаженному Саввь, кошорый еще жиль въ царственномъ градъ, и какъ онъ самъ, шакъ и находящіеся при немъ Самаряне окрещены Саввою.

72. Спустя нъсколько дней, Императоръ призвалъ къ себъ освященнаго Савву и сказалъ ему: я слышалъ, Отецъ, что ты основалъ весьма много Монастырей въ пустынъ. Ежели хочеть, проси выгодъ для живущихъ въ сихъ Монастыряхъ, гдъбъ онъ ни

были; мы дадимь шебь оныя; шолько пусть Монахи моляшся о насъ и о ввъренномъ намъ государствъ. На сіе старецъ сказалъ Императору: Монахи, молящиеся о Вашемъ благочести не имъютъ нужды въ таковыхъ выгодахь: ибо ихъ удълъ и пріобръщеніе есть Господь, одождившій въ пусшынь народу непокорному и прекословящеми хлебо небесный, (Иса. 65, 2. Исх. 16, 4.) Но мы просимь у Вась, благочестивъйшій Имперащорь, свободы ошъ подашей, дабы могли бышь устроены святыя Палесшинскія Церкви, просимъ снова создащь сожженныя Самарянами священные храмы, и подашь помощь Палесшинскимъ Хрисшіанамъ, ограбленнымъ и пришедшимъ въ бъдность; шакже умоляемъ Васъ выстроить во свящомъ градъ одну бодьницу для больныхъ сшранниковъ, выстроить цакже щамъ и украсить новую Церковь во имя Богородицы, кошорую заложиль за нъсколько времени Архіепископъ Илія. Все эщо исполнишь весьма прилично Вашему благочестію. Сверха сего просимъ Ваше величество приказать знаменитъйшему Сумму, чтобы онъ, для отраженія Сарацинскихъ набъговъ, на Государ-

244

Digitized by Google

ственный счеть построиль въ пустынь кръпость близь Монастырей, устроенныхъ моимъ смиреніемъ. Я увъренъ, чшо за сіи пять Богоугодныхъ дълъ Богъ присоединишъ къ Вашему Государству Африку и Римъ и все остальное Гоноріево Государство, которое Императоры, царствовавшіе прежде Вашего преблагочестиваго величества, потеряли. Сверхъ сего просимъ Васъ искоренишь Аріеву, Несторіеву и Оригенову ереси, и освободищь Церкви Божін ошъ заразы ихъ.-Я теперь скажу, почему Савва предложиль Императору о искоренения только сихъ трехъ ересей. Что касается до Аріевой ереси: що Гошеы, Визигошеы, Вандалы и Гепиды, будучи Аріанами владъли всемъ западомъ, а Савва по вдохновению Божію шочно зналь, что Императоръ покорить ихъ своей власши. О Несторіевой ереси Савва упомянуль пошому, чшо некошорые изъ пришедшихъ съ нимъ Монаховъ, споря во дворцъ съ описнупниками опъ правовърія, окавались защишниками Өеодора Мопсвесшскаго. А о искоренении вмъсшъ съ упомянушыми ересями гибельной Оригеновой ереси Савва просиль пошому, что между Монахами, при

немъ бывшими, нашелся одинъ Монахъ, родомъ Визаншіанинъ, по имени Леоншій, кошорый, будучи приняшъ въ новую. Лавру въ числъ прочихъ, приняшыхъ съ Нонномъ по кончинъ Игумена Агапиша, держался Оригеновыхъ мнѣній. Онъ пришворно защищалъ Халкидонскій Соборъ, а въ самомъ дѣлѣ держался Оригеновыхъ мыслей. Почему Ошецъ нашъ Савва, услышавши о семъ и вспомнявлии слова блаженнаго Агапиша, упошребилъ сшрогость, ощвергъ ошъ себя и ошлучилъ ошъ своего сообщества къкъ Леонилія, накъ и державшихся мнѣній Θеодора Мопсвесшскаго, а Императору внушилъ искоренинь и ну и другую ересь.

75. Все, чего просиль Ошець нашь Савва, благочесшивѣйшій нашь Имперашорь немедленно исполниль. Также все, чию Савва предсказаль Имперашору, человѣколюбивый Богь привель въ собышіе. Вопервыхъ послано Имперашорское повелѣніе къ Архіепископу Пешру и къ Палесшинскимъ начальникамъ, предписывающее Аншонію Епископу Аскалонскому и Захарія Епископу Пеллы обозрѣшь сожженныя Самарянами селенія въ первой

в впюрой Палесшинь, и для возстановления ихъ взять тринадцать центенаріевъ золоша изъ государственной суммы, собранной жвъ девящый и десящый индикшіонъ. Имперашоръ приказалъ имъ шакже обозръть сожженные молишвенные домы, и изчислишь, сколько должно бышь выдано денегь для возобновленія каждаго священнаго мъста, н пошомъ взящь оныя или изъ общественнаго казнохранилища, или изъ имънія Самарянъ, посредствомъ знаменитъйшаго Графа Стефана, которому также приказано было окранять упомянутыхъ Епископовъ и подавать имъ нужную помощь. Пошомъ соошвъшстзенно и прешьему прошенію спарца, Императоръ приказалъ построить посреди свяцаго града больницу сперва для сша челоъкъ и опредълилъ шысячу восемьсошъ пящьесящь монешь на полное годовое содержаце ея: но пошомъ приказалъ постронны ольницу для двухъ сошъ человъкъ и прибавилъ на содержание ея еще сполькоже полпостояннаго оклада. Съ забошлии ото юсшию онъ исполнилъ также и четвертое прошеніе сшарца, и послаль въ Ісрусалимъ цькотораго художника Өеодора, дабы онъ

Digitized by Google

выстроиль тамь новую Церковь во имя Свя шыя Вогородицы и Приснодъвы Маріи, и собярашелямъ Палесшинскихъ подашей предписаль доставлять золото для нея. Архіепископу Петру препоручилъ главное распоряжение сего дъла, а Вараху Епископу Вакаескому приказаль смотрыть за работами сего строенія. Такимъ образомъ въ продолженіе двенадцаши лъшъ, при особливомъ попеченіи и множествъ рабошниковъ, вистроена новая Церковь всехвальной Вогородицы и весьма украцена. Впрочень о величинь и о великольпномь украшении сего священнаго храма и повъсшвовашь не нужно, когда онъ находишся предъ нашими глазами, и превосходнить всв шв древніе памяшники, кошорымь удивляющся люди и о которыхъ свъдънія преданы намъ въ Греческихъ Исторіяхъ. Таковъ-то плодъ чешвершаго прошенія Божесшвеннаго Саввы! Наконець благочестивыйшій нашь Императорь обрапилъ вниманіе и на пятое прошеніе Божесшвеннаго Саввы, и послалъ къ Сумму повелвніе, въ котпоромъ приказалъ для поспроенія кръпости дапь Аввъ Саввъ изъ Палесшинскихъ подашей шысячу монешъ, шакже дашь воинскую сшражу, кошорая должна

248

бышь на казенномъ содержани, и должна охранять его Монастыри. Когда Богохранимый нашъ Имперашоръ занимался сими дълами съ Квесторомъ Трибуніаномъ въ шакъ называемой Магнавръ: то блаженный, отошедши недалеко, шайно чишаль Давидовы Псалмы, и совершаль Божественное служение третьяго часа. При семъ случав одинъ изъ его учениковъ, по имени Іеремія, Діаконъ великой Лавры, пришелъ къ Саввъ и сказалъ: чесшный Ошче! Императоръ такъ иного забошишся о исполненіи швоихъ прошеній, а шы для чего удалился ошъ него и сшоншь въ сторонъ? Старецъ на сіе сказаль ему: они, сынъ мой, дълающъ свое дъло, и мы шакже должны делать свое.

74. Императоръ приведши всъ сін дъла въ порядокъ и давши святому старцу свои повелънія, отпустилъ его въ миръ. Богъ шысячекратно вознаградилъ Императора — и исполнилъ пророчество старца. Ибо по прошествін непродолжительнаго времени Императоръ поставилъ два побъдныхъ памятника въ знакъ двухъ одержанныхъ побъдъ, какихъ никому изъ прежнихъ Императоровъ одер-

ЧАСТЬ XII.

жашь еще не случалось. Онъ нокорилъ своч ей власши Африку и Римъ, находившийся во власши мящежниковъ, и увиделъ въ Констаншинополь двухь пльнныхь царей. Такимь образомъ въ корошкое время возврашилъ подъ власть Римской Имперіи половину прежнихь ея морей и суши. Освободивши весь западь ошъ рабетва упомянутыхъ пришъснителей, которые были Аріане, онъ издалъ повелъніе, чиюбы Церкви ошъ Аріанъ вездъ были ошобраны. Въ семъ дълъ онъ послъдовалъ заповъди или пророчесниву Божесшвеннаго спарца. Сверхъ сего мужесшвенно восшалъ прошивъ ересей Несторіевой и Оригеновой. Искорениль и предаль оныя прокляшію изданными о семъ указами и собраннымъ шеперь въ Конспланшинополь свящымъ пящымъ вселенскимъ Соборомъ. Но о семъ скажемъ послъ. Божесшвенный сшарець, опьлучивши опъ своего общесшва, какъ мы выше сказали, Леонтія Византіанина и защитниковъ Өеодора Мопсвеспискаго, и оставивши ихъ въ Константинополь, отплыль въ Палестину мъсяца Сеншября, девяшаго индиктіона. Прибывши въ Іерусалимъ, онъ обнародовалъ Ижператорскіе указы; а золото, привезенное

еъ собою изъ Визаншін раздвлиль своимы Монастырямъ. Упомянутый выше Діаконъ Іеремія, будучи не доволенъ симъ раздъломъ, удалился изъ великой Лавры, и поселился въ некошоромъ пусшомъ пошоке, къ северу опть Пещернаго Монасшыря, около пяти сшадій разспюяніемъ. Опець нашь Савва, пришедши къ нему и увидъвши занящое имъ мъсшо, быль очень радъ. Пошомъ взявши изь Лавры нъкоторыхъ способныхъ людей, піакже орудія, деньги и запасы, въ коропікое время, впрочемъ съ великимъ сшараніемъ, построиль шамъ молишвенницу и различныя келлія, и ощдаль оныя брашьямъ, дабы они въ нихъ остались жить, а Іереміи препоручилъ настоятельство надъ ними, и предалъ имъ усшавы своей великой Лавры.

75. По обнародованій, какъ мы сказали, Имперашорскихъ указовъ въ Іерусалимъ, Ошецъ нашъ Савва, по прошенію Архіепископа и прочихъ Епископовъ, ошправился въ Кесарію и Скизополь, дабы шамъ обнародовашь шъ указы. Когдъ онъ прибылъ къ Скивополю, що, какъ вы знаеше, Мишрополишъ Θеодосій со всемъ народомъ вышелъ къ нему

-5

на вспрвчу. Между всптрвчавшими Саму быль и мой ошець, управлявшій тогда Енскопскимъ домомъ, и бывшій помощников Митополиту въ его дълахъ. По обнароко ванія указовъ, великій сшарецъ вошель в Епископскій домъ и осшановился шань в домъ свяшаго Мученика Прокопія; ошев мой быль не разлучень съ нимъ. Тогда 1 4 будучи еще оппрокомъ, и не оптлучаясь оп своего опца, палъ къ ногамъ Божеспвевьго старца, и онъ благословилъ меня, щ няль и сказаль моему опщу: сей опров оппнынъ будешъ моимъ ученикомъ, и сыют пустынныхъ Отцевъ. Тогда же сказаљ 🕫 и Мишрополишу: великій Господинь! сея опрока я препоручаю шебъ, обраши на не вниманіе, поптому чито онъ нуженъ мнь (и слова пересказаны были опцемъ монть вое **машери: она возжелала поклонишься свящ** му сшарцу. Вскоръ Савва вознамърился от правишься къ пустыннику Аввъ Прокош въ мъсща Св. Оомы: машь моя услышавши 9 семь ошть моего ошца, взяла меня и от правилась къ Церкви Св. Апостнола Оохы Когда пришелъ туда старецъ: то отер мой оппведши его въ сторону, предспави

къ нему машь мою. Сшарецъ узнавши, чщо она раба Божія, благословиль ее; потомъ увидъвши меня, сказаль: вошъ ученикъ мой Кирилль. Когда я поклонился ему по мона- ' шески: що онъ благословилъ меня, поднялъ и сказалъ ощцу моему: научи его Псалпири, полому члю онъ нуженъ мнъ: ибо опнынъ онъ будешъ моимъ ученикомъ. Сказавши сіе и благословивши машь мою, онъ ошпусшилъ ее, з меня съ ощцемъ удержалъ при себъ. Потомъ мы пришли къ Аввъ Прокопію, приняли у него пищу, и послъ сего возврашились въ Епископскій домъ. Въ следующій день сшарецъ будучи намъренъ ошправишься въ Іерусалимъ, пришелъ съ моимъ ощцемъ въ нашъ домъ, совершилъ молишву, благословиль ощца, машь и меня, и оптравился изъ Скиеополя съ преводобными Опцами при немь бывшими. Я думаю, честный Отче, что тебъ извъстно сіе; ибо ты самъ совышоваль мнь поселишься въ Лаврь блаженнаго Саввы. Именно, когда я говорилъ шебъ, чию Савва устроиль новую Лавру, и что онъ изгналъ изъ ней Оригеновыхъ защишниковъ; шо щы сказаль мяв: шакъ, шакъ, и я ощо знаю; но шебъ лучше поселинься въ Лавръ,

пазывающейся его именемъ. Я впрочемъ умрень, чшо эшо шакь и случишся, шал что и въ семъ случав видно будетъ, что Ошець нашъ Савва пророкъ. Такъ вы шог да говорили мнъ. Я по волъ Божіей гошовь построить себъ коллію въ самой вели Лавръ и жишь въ ней, дабы шакимъ обравомъ исполнилось и упомянущое пророчество Саввы, и приказание вашего преподобия. Мишрополингь посль упомянушаго времент часню ласково спрашивальоница моего: какъль вешь ученикь Аввы Саввы? Пришомь побулдаль ощца моего, чшобы онь училь меня ч тапь Псалнирь и Апостолъ. Когда сіе быя исполнено: що Митрополить благословиль меня, постригъ и поставилъ на первую сте пень церковно-служителей. По обнародов нін Императорскихъ указовъ и по обозрѣш сдълавныхъ Самарянами опусшошеній, Еляосвободили первую Палесшину от копы двенадцании цениенаріевъ въ сборѣ попа шей, поелику она содержала въ себъ всю Самарію; сперанамъ же сопредъльнымъ Сы вополю Епископы опредълили дароващь сво боду полько опть одного центенарія: 160 въ сихъ странахъ сдъланы не многія одус

яношенія. Для возсшановленія сожженныхь Палесшинскихъ Церквей Епископы взяли изъ казцохранилица досшашочное количество золоша, и шакимъ образомъ вновь въ надлежащемъ благолъпіи выстроили всъ сожженныя Церкви,

76. Савва, сей подвижникъ благочестия, исполнивши свое служение для пользы Хрисшіань, возврашился вь Іерусалимь. Здесь онъ приняшъ Патріархомъ съ радостію, поклоннася свящымъ мъсшамъ, и, какъ бы просшившись съ ними, возврашился въ свою великую Лавру. Проведши въ ней нъсколько времени, впаль въ бользнь. Свянгьйшій Пашріархъ Петръ, узнавши о семъ, пришель посъщить его, и видя, что у него въ келліц нъшъ никакого ушъшенія, кромъ немногихъ стручковъ рожковаго дерева и старыхъ финиковь, положиль его на носилки, взяль въ свой Епископскій домъ, имълъ объ немъ попеченіе, и самъ служилъ ему. По прошесшвін немногихь дней Ошець нашь Савва видълъ нъкошорое откровение, кошорое показывало ему, чшо по прошестви немногихъ дней послъдуещъ его кончина. Объя-

вивши о семъ ошкровения Архіепискову, ов проснаъ у него ошпущенія. Архіеписков всемърно желая услужнить ему, оппрусти его въ Лавру его съ надлежащимъ попеченіемь. Сшарець лежа на одр'в въ своей не большой башив, въ началь мъсяца Декаби призваль къ себъ Ощиевъ Лавры, поставил имъ Игумномъ нъкоего Мелишу, родонъ Вн риппянина, даль ему завъщаніе не нарушню сохранящь правила, введенныя ниъ въ Монастыряхъ своихъ, вручнаъ ему сін правия на бумагь, пошомь чешыре дня пребыма безъ всякой пищи, никого къ себъ не н пускаль, въ суббощу въ вечеру пошребовал Свящыхъ Таннъ, прюбщился ихъ, и на конер сказавши: Господи, во руки Теон предав духо мой, (Псал. 30, 6.) предаль Богу душу.

77. Такъ Ошецъ нашъ Савва подвязь ся подвисоло добрыло, консило поприщ, сохранило въру, и украсился вънцело прав ды. (2 Тим. 4, 7. 8.) Смершь его случ лась въ пяшый день мъсяца Декабря, деся шаго индикшіона, въ шесшь шысячь два цашь чешвершый годъ ощъ сошворевія віра, шо есшь, отъ того собышія, ощъ кошора-

то время начало бышь измъряемо шеченіемъ солнца, а отъ воплощения и плошскаго рожденія опть Дъвы Бога Слова въ пяшьсошъ двадцаль четвершый годъ. Смершь Саввы случилась въ шв времена, кошорыя прежде насплупленія ихъ описаны свящыми Опщами вашнии, Ипполишомъ, Писашелемъ древнимъ и близкимъ къ Апосшоламъ, Епифаніемъ, Епископомъ Кипрскимъ и Герономъ Философомъ и Исповъдникомъ. Изчисление времени жизни его есшь следующее: въ Палесшину онъ пришель осьмнадцаши лешь, въ Киновіи жиль семнадцать лъть, въ пусшынъ и въ великой Лаврѣ провелъ пятьдесять девять лѣть, умерь на девяностю четвертомъ году своей жизни, во вшорый годъ послъ Консульсшва Лампадіева и Оресшова, и въ шестый годъ настоящаго Богохранимаго Іуслиніанова царствованія. Когда слухъ о его смерши разнесся по всей окресшной странь: по собралось безчисленное множесшво Монаховъ и мірскихъ. Прибылъ шакже и Свяшѣйшій Патріархъ Петръ съ Епископами, при немъ находившимися, и съ знаменишыми мужами святаго града. Честныя его мощи **NOYO** жены въ великой Лавръ между двумя Церк-

257

вами, на шомъ ивсшв, гдв видвиъ быль от ленный спюлиъ. (см. гл. 17.)

78. Но не умерь сей свяшый, а спинь, в пому чию онъ провель жизнь свою не чи ризненно, и потому что Писаніе говорать лиши праведныхо во руць Божіей и ж прикоснется ко нимо мука. (Премудр. 5, 1.) Подлинно штъло его до настоящаго ди сохранилось во гробъ въ цълосши и нешь нін. Эшо я самъ своими глазами видъл в прошедшій индикшіонъ. Когда ощкрыля драгоцънный гробъ, дабы положнить въ него осшал ки блаженнаго Кассіана: що я сощер в него, чшобы поклонишся мощамъ Божесшее наго сшарца, и увидълъ, что онъ был 🕫 лы и непланны. Удивившись сему, я пр славиль Бога, кошорый прославиль раба сво его и почтиль его нешльніемь прежде 🕫 щаго и всемірнаго воскресенія. Вошь что і должень быль сказащь о его осщанкал Что касается до его духа: то онь полу чиль великій доступь къ Богу. Особенность сего доступа я теперь постараюсь поызашь въ немногихъ словахъ. Во свящоть П\* дъ есшь нъкошорый художникъ серебряни

дълъ, родомъ изъ Данаска, по имени Ромулъ. первый изъ Діаконовъ, служащихъ при св. Геесимании. Сей Ромулъ разсказалъ миъ слъдующее: во время кончины блаженнаго Саввы о, крадена была моя масшерская и пропало почина сто литръ серебра. Я потчасъпошелъво кранъ Св. Мученика Өеодора, въ продолжения пяти дней освъщалъ сей храмъ, и день и ночв пребываль въ слезахъ при ръшешкъ олшаря. Около полуночи плитаго дня я заснуль и увидълъ Святаго Мученика Христова Осодора. Онъ сказалъ мнъ: какую нужду имъешь иы во мяв? чпо шы шакъ печалишься и плачешь? Я ему ошвъчаль, чшо я лишился и своего и чужаго серебра, молился, но не получиль ни какой пользы. Свящый ошевь чаль мив: "Меня здъсь не было. Намъ повелено было ишши и встрешищь свящую душу Аввы Саввы, и оливесшь ее въ мѣсщо упокоенія. Теперь ты поди въ такое-то мъсто, и найдещь шамъ укравшихъ твое серебро." Въ самомъ дълъ мы нашли серебро шочно шакъ, какъ сказано было въ видъніи.

79. Два браща по плоши, родомъ изъ шой

Digitized by Google

¢

спраны, которая обильна плодоносными полями, изъ селенія Вуріи, имъя въру къ сь Саввъ, всъхъ приходившихъ изъ его Мошспырей въ ихъ спрану для какихъ вибур явлъ, усердно принимали и угощали. Пришов они и жили Богоугодно. Но по изкошорому дъйсшвію сашаны, во время собиранія вшограда, оба они впали въ сиголь сильную 60льзнь, что домашніе отчаялясь въ выздоровленія ихъ. Печалясь о пошеръ винограда, си ава браща вспомнили о Саввъ и молилес ему о помощи. Свящый явился каждому из нихъ особо, и сказалъ: "Я молилъ Бога о вашемъ здравіи, и Богъ. услышалъ мою золипву. Во имя Інсуса Хрисша, испинныю Бога, всшаныше и подише на свою робошу." Они шошчась укръпнансь, возвъсшили о сею чудъ домашнимъ и пошли на свою рабощу Съ шого времени ежегодно въ самый дев сего чудошворенія они дълающъ всему своему селенію всенародный праздникъ.

80. Нѣкошорая жена родомъ изъ нашею города, Скизополя, по имени Генара, рѣшь дась сдѣлашь двѣ Церковныхъ завѣсы, одну для Касшеллійскаго, другую для Пещернаго Мо

насшыря. Когда пригошовлено было къ сошканію ихъ все нужное: що женщины, условившіяся шкашь, ошказались ощъ своего намъренія. Поелику по сему случаю Генара была очень печальна: що явился ей во снъ блаженный Савва и сказалъ: "Поушру призовя шкальщицъ, онъ придушъ, и исполнящъ свое дъло. Не печалься, швое приношеніе не будетъ имъшь препятсшвія." Свяшый явился шакже и шкальщицамъ, въ видъ негодующаго за ошложеніе работы. По насшупленія утра всъ онъ собравшись вмъстъ съ радосшію разсказывали другъ другу видънія, и совершили свое дъло съ благодареніемъ.

81. По прошествіи немалаго времени посль сого экономь великой Лавры паняль Сарацинскихь верблюдовь для перевезенія ошь мершваго моря хльба вь вернахь, купленнаго въ Махерунть. Когда нанятые верблюды пришли съ грузомъ въ Лавру; то одинь изъ нихъ на дорогь, которая идетъ вверхъ къ гостинниць, уклонившись на право, упалъ съ грузомъ въ ровъ съ утеса, который высотою былъ почти въ десять разъ болъе роста человъческаго. Хозяинъ верблюда, хо-

261

Digitized by Google

ия быль и Сарацинь, закричаль сін слова: Аввя Савва, швоими молишвами помоги моему верблюду. И, какъ верблюдъ каппился внизъ, Сарацинъ продолжалъ кричашь: Авва Саева, помоги; то вдругъ увидълъ онъ нъкотораго священнаго сшарца, сидящаго на каниящемся верблюдь. Но когда онъ сбъжаль внизь и приближился къ своему верблюду; що сидъвшаго сшарца уже не видаль, и верблюда своего нашель невредимымь. Поднявши его съ грузомъ, онъ привелъ его къ госщинницъ другою ровною дорогою, и снядъ съ него грузъ. Сей Сарацинъ, будучи пораженъ необычайностію сего чуда, ежегодно приходить въ Лавру для поклоненія гробу сшарца и для досшавленія всякому эконому, какой когда бываеть, третьей части своихъ доходовь въ благодарносшь Аввъ Саввъ.

82. Въ сіе время устроень большой водоемъ подъ башнею Св. Ощца нашего Саввы въ пещеръ, въ которой находится скрытная дорога, ведущая вверхъ отъ созданной Богомъ Церкви къ упомянущой башнь. А въ скалъ, которая лежитъ надъ пещерою и довольно высока, Ощцы устроили другое вмъ-

стилище воды, въ кошоромъ бы вода очницаясь спекала въ нижній водоемъ. Рабошу водоема и шого мвсша, въ кошоромъ вода очнщаешся, производиль нѣкошорый художникъ Мама, родовъ изъ Виелеема. Когда онъ занимался украшеніемъ последняго водоема св нъкошорымъ ученикомъ своимъ, ошрокомъ, по имени Авксеншіемъ: що нъкогда, по случаю наступившей бури, вода во множествъ начала собирашься въ водоемъ, и онъ ошъ множесшва воды разрушился. Мама, какъ человъкъ мужественный, легко успълъ избъжань опасности. Напротивъ отрокъ, будучи посшигнушъ паденіемъ камней и силь. нымъ стремленіемъ воды, увлеченъ ею съ ушеса въ низъ въ що мвсщо, кошорое находишся среди двухъ Церквей, гдъ нынъ лежань чесшныя мощи св. Ошца нашего Саввы. Высоща сего ушеса почши равняется десяши оргіямъ. Когда дождь пересшаль иш**ши: що отрокъ** найденъ совершенно невредимымъ подъ упадшими камнями передъ созданною Богомъ Церковію. Я самъ былъ очевидцемъ сего чуда. Въ шъ дни я пришелъ изъ новой Лавры въ великую съ темъ наизреніемъ, чтобы цолучить въ ней мъсто

и постронны себь келлію. Вошъ ненноїя изъ многихъ свёдёній о Божеспивенновь спар цъ! Теперь время нобуждаещъ меня опсашь ошчасти и що, чщо случилось съ премниками и учениками Саввы.

83. Авва Мелишъ, принявши правлени Лавры посль Божесшвеннаго сшарца, в безпечносши или по склонносши къ безды ствію, отдаль Архіепископу Петру туть сячу монешъ, которая по Императорском повельнію выдана Суммомъ для построеві кръпосши, и построеніе кръпости былост тавлено. Патріархъ приняети оптъ Мелт сію шысячу монешъ, раздълилъ ее разлинымъ Монасшырямъ. Во время сего Авви Мелипа Божесшвенному сшаду, которое Мелишъ принялъ подъ свое смотръне в цвъщущемъ его состоянін, волки угрожал опустошеніемь: но посъщеніемъ Пастыре начальника Христа Бога нашего сіе ста спасено. Какимъ образомъ это случнось, я скажу въ корошкихъ словахъ. Пока преслав ный Ошець нашь Савва быль во плошт то во всъхъ Монасшыряхъ въ пусшынь бы ло одно исповъдание въры. Тогда всъ сывы

Іерусалима ходили въ домъ Божіемъ въ единомыслія и въ согласія въ разсужденія Божественныхъ догматовъ, всъ были въ неразрывномъ союзъ и миръ, шакъчшо исполнялись сін слова Писанія: возведи окрестб оги твои и виждь собраная гада твоя. (Иса. 60, 4.) Но по пресшавлении изъ сей жизни искуснъйшаго пасшыря, сшадо его пришло въ бъдственное положение; потому чшо было пасомо неискуснымъ пасшыремъ. Ибо Ноннь и его последовашели, почишая смершь Ощца нашего Саввы, выгоднымъ для себя случаемъ, начали распространять то зловъріе, кошорое они скрывали во глубинъ души, и мушнымъ и преврашнымъ ученіемъ начали напаять всякаго своего ближняго. Въ свою гнусную ересь они увлекли всъхъ искуснъйшихъ людей не шолько въ новой Лавръ, но и въ обищели Марширія и въ Лавръ Фирмина, поелику Ошцы сихъ Монаспырей блаженный фирминъ и Созоменъ, бывшіе учениками и сподвижниками Божественнаго старца, уже почили. И не только въ сихъ Монасшыряхъ, но и въ великой Лавръ и прочихъ Монасшыряхъ пусшыни, они въ корошкое время успъли посъящь не-**18** 

ЧАСТЬ XII.

чистое ученіе Оригена. Въ тоже врейн фу истіань, Игумень обышели Марширія, в ве охорь по проименованию Аскида, Настоящел вовой Лавры, оба сильно заразившись уж ніемъ Оригена, ошплыли въ Констанинпољ, и шамъ пришворно показывая сей защишниками Халкидонскаго Соборы ны о дъйствія вышеупомянушаго Византійн ж оншія, сделались близкими къ Папе Евсена а трезъ него и къ благочеснивъйшему и шему Имперанору. Скрывая свою ересь в ликимъ лицемъріемъ, они получиля при дорв великую доввренносниь, и Домениавын ияль священноначаліе въ Галатийской оби спи, а Өеодоръ поставленъ во Епископа в Кесарію Каппадокійскую. По сей приня послъдователи Нонна получили болъе сищ и пинательно и неусыпно съяли Орисенов свмена по всей Палестинь.

84. Посл'я Аввы Мелипа, конторый или лыны пасъ спадо Саввы, и по кончины и спо прежде упоминаемаго блаженнаго во дула, Игуменство Саввы приняль брать во одуловъ Геласій, въ началь пяшнадцатаго индикшіона. Сей Геласій, принявши началь

ениво надъ Лаврою, увидель, чиго многи изи его общества подвержены Оригеновой заразв. Почему рышился поступить сообразно съ мивніемъ Божественнаго Епископа и отшельника Іоанна, и при содъйсшвіи сподвижниковъ своихъ нъкоего Евсшаеія, писца, родомъ Галаша, и Сшефана Іерусалимлянина; и Тимовея Гевалина, коппорый и до нынъ сіяенть добродетелями въ Клинть, прочиналь Церкви сочинение Святаго Епископа ВЪ Вострскаго Антинатра противъ Оригеновыхъ догматовъ. Тъ Монахи, которые держались гибельной Оригеновой ереси, симъ случаемъ раздражились и начали возмущать Церковь. Главнымъ виновникомъ безпорядковъ въ Церкви былъ нъкшо Іоаннъ, Діаконъ и канонархъ Лавры, родомъ Аншіохіянинъ. Онъ, будучи лишенъ Ошцами священч ства за ересь, соединился съ Іоанномъ по проименованію Вроншодемоновь, съ Пшоломеемъ и съ другими. Вев они составляли между собою незаконныя собранія и старались разврашишь другихъ. Ошцы Лавры по общему согласію ощдвлили и изгнали ихъ изъ Лавры почши въ числъ сорока человъкъ. Они прижели въ новую Лавру къ Нонну и Леоншію

Визаншійскому, кошорый шогда прибыльнь Консшаншинополя и быль въ сильноль не годованія на преемниковъ блаженнаго Савсы, пришли и жаловались на Авву Геласія вы Опцевь великой Лавры. Такимъ образомы новой Лавръ собрались всъ главные винов ники сей ереси. Леоншій Византійскій, б. **дучи давно недоволенъ блаженнымъ** Саввою, даль всёмь имъ совёшь вооружиться сяме и со встахъ спторонъ приступить къ разрттенію великой Лавры. Почему они пошл вивств съ Леоншіемь и прочими Моначаш, изгнанными изъ Лавры, въ обищель блаже наго Осодосія, надвясь привлечь въ себ какъ Игумна сей обишели, славнаго Софр. нія, шакъ и Опщевъ. Но яхъ предпріяния было ницепно и они со спыломъ выш изъ обнители. Посль сей неудачи сообщина **Леоншія** прины въ бъщенство пропивь [е ласія и великой Лавры, послали людей В различныя мвста и чрезъ нихъ собрали зступы, багры, ломы и прочія нужныя <sup>µа</sup> разрушенія орудія, также собрали насколь ко поселянъ для вспоможенія себь, в с величайшимъ бъщенствомъ пошли разрушать великую Лавру. Но Богъ Аввы Саввы си

.

лаль великое чудо. Во вшорой чась дня напаль на нихь мракь и шемноша, шакь чшо они весь день провели въ странствованіи по труднымь и непроходимымь мѣстамь. Я о семь узналь ошъ нѣкоторыхь достовѣрныхъ людей. Въ слѣдующій день они едва пришли къ обители Аввы Маркіана, и увидѣвши солнечный свѣть, безъ успѣха и со стыдомъ возвратились въ свои мѣста. Сіе чудо произвелъ Богъ чудесъ, который еордылю противится, слиреннымо же даето блаеодать. (Приш. 3, 34.)

85. Въ що время въ Палесшинъ находился Ефремъ, Пашріархъ Аншіохійскій и Папа Евсевій для шизложенія Александрійскаго Епископа Павла. Когда Папа Евсевій, по окончаніи Собора, прибылъ въ Іерусалимъ; що Леоншій привелъ къ нему Монаховъ, изгнанныхъ изъ великой Лавры. Они обвиняли Геласія въ шомъ, чщо онъ общество Лавры раздълилъ на двъ часши, ихъ выгналъ, а прошивниковъ ихъ осшавилъ у себя. Папа Евсевій будучи обманущъ словами Леоншія, и ничего не зная о ереси, призвалъ къ себъ Авву Геласія, и принуждалъ его или при-

няшь изгнанныхъ, наи изгнашь ихъ прошимиковъ, кощорые, що есть, спарались унипожинь ересь. Въ шакой крайносни Олцы Лавры, по взаимному согласію, высыж изъ Лавры Стефана, Тимовея и другил чепырехь брашій. Сін брашія, терпя добро вольное изгнаніе, пришли въ Антіохію, разсказали Папріарху Ефрему о случившихи произшествіяхъ, и показали ему книги ше женнаго Аншипатра. Патріархъ, узнавши въ поданныхъ ему книгъ объ Оригеновыхъ ж блужденіяхъ и орть подашелей сихъ шт услышавщи о томъ, что Оригенисты по извели въ Іерусалимъ, воодушевился вуже ствомъ, и Соборнымъ опредъленіемъ предал проклящію Орнгеновы догмащи. Когда се сдълалось извъсшно въ Іерусалимъ; що в слъдовашели Нонна вознегодовали на Ефре ма. Имъя своими поборниками Леоншія Вн заншійскаго, кошорый шогда ошпдыл В Консшаншинополь, шакже Домешіана Гала пійскаго и Өеодора Каппадокійскаго, прин ждали Архіепископа Петра изключить Ефе мово имя изъ Церковныхъ помянниковъ По сему случаю произощло великое несогласие. Архіепископъ шайно призваль къ себь Соф

ронія и Геласія и приказаль ямь написать променіе на Оригенисновъ, въ кончоромъ бы заклинали его (Архіепископа) не исключать изъ священныхъ помянниковъ имя Пашріарха Ефрема, Опцы написали шакое прошеніе, и вручили Архіенископу. Сей послалъ оное къ Императору виъсшъ съ письмомъ опть себя, въ которомъ доносилъ ему о нововведеніяхъ Оригенистовъ Благочестивъйшій нашь Императорь, получивши сіе прощеніе, издаль указь пропивь Оригеновыхь догнащовъ. Подъ симъ указомъ подписался Мина, Патріархъ Константинопольскій съ своимъ Соборомъ. Принуждены были шакже подписаться и Домешіань и Өеодорь, но ихъ пришворсшво въ семъ случав всвиъ быдо

86. Корда указъ прошнвъ Оригена былъ обнародованъ въ Іерусалимѣ, и всѣ Палестинскіе Епископы, а шакже и Игумны пустыни подписались подъ нимъ, кромѣ Александра, Епископа Авильскаго: то Ноннъ, Петръ и прочіе начальники ереси, съ досадою на сіе, ощдѣлились отъ Каволической Церкви. Они выщан изъ новой Лавры и

извѣсшно.

Digitized by Google

оспановились въ шой сшранв, въ кошорой находятся плодоносныя подя. Когда сіе сф лалось извъсшно въ Консшаншинополь; то, поелику Папа Евсевій уже почиль и Леонтій также унерь, Өеодорь Каппадокійскі, имъя при дворъ силу, призвалъ къ себъ Алокрисіаріевъ Церкви Свяшаго Воскресенія (в Іерусалимъ), и сказалъ имъ съ великию півомъ: ежели Патріархъ Петръ не сдълаеть удовлениворенія Оницамъ и не возвранний ихъ въ ихъ Лавру; що нынѣ же лищу ео Епископсина. Тогда же послъдованиели Новна по внушенію Өеодора Аскиды, написал къ Архіепископу слъдующее письмо: "Ук-"ляемъ швою свящость исцълниь наши Л. "ши какою нибудь малою милосппю, и пред "всею Церковію объявнить намъ и сказать " да разръщится, и разръщено, во ния От-"ца и Сына и Св. Духа, всякое прокляше, , не угодное Богу. Мы примемъ сіе проще ,,ніе, хопля оно и не будешть им'винь строгой "справедливосини."-Архіепископъ получиет такое письмо, сперва не хоштьль дань про щенія; поелику оно и незаконно и могло произвесшь возмущение. Впрочемъ опасаясь коварстива Аскиды, и думая, чно надобно ульть

пользоваться временемо, (Еф. 5, 16.) призваль къ себъ изъ страны, обильной полями, послъдователей Нонна, и потомъ на единъ далъ имъ прощеніе. Они возврашились въ новую Лавру, но остались въ непріязненномъ расположения къ Опщамъ великой Лавры. Послъ сего Аскида принудилъ пришедшаго въ Константинополь Архіепископа Петра имъщь при себъ Синкеллами Пешра Александріянина и Іоанна Стронгила. По сему случаю послъдоващели Нонна получили болъе сивлосши и начали проповвдывашь свое нечестие всенародно и по домамъ; и возбуждали различныя гоненія пропивъ Опцевъ великой Лавры. Ежели видъли они какого православнаго Монаха во свяшомъ градъ: шо побуждали мірскихъ людей бить его, называли Савваншомъ, и изгоняли изъ св. града. Когда шакимъ образомъ нѣкошорые православные Отцы были избишы и воздвигаемо было гоненіе на правовърныхъ Монаховъ; то Іорданскіе Вессы, будучи побуждены Божеснивенною ревностію, пришли во свящый градъ подашь помощь гонимымъ православнымъ. По сему произощло открытное сраженіе съ Вессами и другими православными.

Сія убъжали въ госшинницу, принадель щую великой Лавръ. Непріяшели сь жи чайщимъ бъщенствомъ устремвансь за вня и сюда, чтобы умертвить икъ, и увый ши, что гостинница укръплена, пролоки окна камнями, и непресшанно бросал и ни на укрывавшихся въ госшинницъ. Кон накимъ образомъ Опіцы были осаждени н нъкоторый Вессъ Өеодулъ, нашедши лош и взявши ее въ руки, вышелъ изъ госши ницы, и всъхъ враговъ, которыхъ было он ло шрехъ сошь, разогналь, шакъ однакот чню никого не ранилъ. Но нъкто изъ но накъ поразнаъ его камнемъ, что онъ упал и вскоръ пошомъ умеръ. Послъ сего гон ніе на правовърныхъ прекращилось,

87. Посль сего произшествія Онцы и яикой Лавры упросили Авву Геласія оппр випься въ Констаншинополь, и донести о семъ благочестивъйтему нашему Императо ру. Авва Геласій при отправленіи въ путь собралъ Отцевъ великой Лавры въ Церков, и прощаясь съ ними, сказалъ: "Вопъ, Отщы "по вашему прошенію, я отправляюсь в "Константинополь. Я не знаю, чно со инон "случинся на пуши. И шакъ я умоляю васъ , не позволящь жишь съ собою никому изъ "защишниковъ Өеодора Мопсвесшскаго, кошо-"рый есть ерешикъ: ибо и святый Отецъ "нашъ Савва гнушался имъ и Оригеномъ. Я ...очень жалью, что подписался въ той кни-", гв, которая по приказанию Патріарха при-"гошовлена была пустынными Ошцами для , того, чтобы Өеодорь не быль проклять. "Впрочемъ Богъ, пекущійся о своей Церкви со-"дълалъ, чито сія книга не была приняша, и бла-"говолиль, чтобы Өеодорь быль предань прок-"ляппю," - Блаженный Геласій сказавши сіе Отцамъ и простившись съ ними отправился. Когда прибылъ онъ въ Визаншію, и о его прибыщий сказано было Аскидь: що сей даль приказаніе, чшобъ никшо не принималь къ себъ никакого Іерусалимскаго Монаха. И шакъ Авва Геласій не могши нигдь быть принять и приномъ опасаясь коварства Аскиды, пѣщкомъ ощправился изъ Визаншіи въ Палесшину. Пришедши въ Аморію, онъ скончался ивсяца Окшября, девяшаго индикшіона. Узнавши о семъ Ошцы великой Лавры елинодушно пришли во свяшый градъ испросишь себъ Игумна. Давни знашь о своемъ прибытік Пашріарху, они по приказавію Сипен довъ выгнаны были изъ Епископскаго дов съ оскорбленіями и побоями. Прешерпѣни иногія и другія оскорбленія, они безъ тон ха возврашились въ Лавру. Тогда во всіл Монасшыряхъ всѣ присоединялись къ Орит нистати или по нуждѣ, или будучи призн каемы ласкашельсшвомъ, или будучи увлен емы по своему невѣдѣнію, или наконець оп саясь власши нечесшія. Такимъ образовъ ж правовѣрные всѣхъ привлекщи на свою спо рону, вооружались шолько прошивъ одни великой Лавры, имъ прошивившейся, и пр лагали великое сшараніе къ нокоренію ови

себъ.

88. Упошребивши многія обольщенія, оп поставили Игумномъ Оригениста, именен Георгія, и съ воинскою стражею ввели ет въ Лавру и посадили на съдалищъ Св. От натего Саввы. По появленіи волка, провошло великое гоненіе и разсъяніе свящыт Отцевъ нашихъ. Тогда и Божественныї Отщевъ нашихъ. Тогда и Божественныї Отщецъ нашъ, Епископъ и отпшельникъ lo аннъ, вышедщи наконецъ изъ своего закличенія, въ которомъ онъ пробылъ многіе го

лы, удалился на масличную гору, а Съ нимъ шакже вышля и всв пишомцы благочесшія, изъ-которыхъ мяогіе разсъялись по различнымъ спранамъ. При семъ случав Богъ соавлалъ великое чудо, шакже какъ некогда содвлаль оное на Арів: нбо въ самый шошь день гоненія, въ кошорый Опцы удаля дись изъ великой Лавры, начальникъ враговъ ввры и вождь нечестія Ноннъ восхищенъ изъ среды людей скоропосшижною смертію. А жесшочайшій волкъ Георгій, пасши семь місяцевь священное стадо Божественнаго старца, изгнанъ былъ изъ Лавры своими единомышленниками, которые обвинили его въ роскоши и непоіпребсшвь. Въ чемъ именно сосшояло обвиненіе, не буду говоришь, иначе обнаружится то, что достойно забвенія и совершеннаго молчанія. Отцы остававшіеся въ великой Лавръ, по опредълению Патріарха, получили себъ во Игумна Авву Кассіана, родомъ изъ Скиоополя. Въ сіе врежя Кассіанъ управлялъ обществомъ братьевъ Сухи. Онъ съ самаго дътства отрекся міра, былъ ученикомъ Божественнаго Саввы и потомъ Пресвитеромъ великой Лавры. Лаврою Сухи управляль онь восемь льшь. Пасши

278

веннаго сшарца, онъ во миръ вкупъ ускра и потило, (Псал. 4, 9.) въ тестиналини годъ по смерши великаго Саввыи

89. По смерши Кассіана, Ошцы вели Авры, по побуждению Божию, поставил с бъ Игумномъ Авву Конона, мужа слават исполненіемъ монашескихъ обязанноещей і швердоснию въ православныхъ догманахъ и домъ онъ Киликіянинъ. Еще изъ двшсшыя своемъ ошечествь савлался онъ опытер въ монашеской жизни и много успъл в Божественныхъ подвигахъ. По смерти и женнаго Саввы онъ пришелъ въ Іерусани для поклоненія Свящымъ мъснамъ, в <sup>он</sup> шуда приведенъ Богомъ въ великую Лавр Здъсь своею духовною мудроснию, соедини ною съ благоразуміемъ, научалъ всъхъ Ощев Принявши подъ свое смотрвніе уменьне ную и умалившуюся пастиву Аввы Саввы, от умножиль ее, сделаль славнейшею, я Ощев, разсвявшихся по различнымь странамь, Ф всюду собраль въ Лавру. Богъ, всегда пр мышляющи о своей Церкви, разрушил еннодушие Оригенистовъ, какъ древле во ще-

ия Евера, раздъленіемъ языковъ Онъ разруя шиль Богопрошивное согласіе строишелей Вавилонскаго сполна. Ибо когда Ноннъ былъ потребленъ; то Монахи Фирминовой Лавры пришли въ несогласіе съ Монахами новой Лавры въ разсуждени своихъ дотматовъ, и занимались взаимными между собою спорами, Многоразличное нечестіе и тъхъ и другихъ въ настноящее время сильно и пространно опровергается нъкоторыми Боголюбивыми мужами нашего стада. Всякой желающій можешъ удобно видение имъ нечесние изъ самыхъ ихъ именъ, кошорыми они другъ друга называють. Ибо Монахи новой Лавры Монаховъ Фирминовой Аавры называютиъ Протовпистами или Тетрадишами, а Фирминовы Монахи новолаврскихъ называющъ Исохрисшами, и какъ шъ, такъ и другіе получили имена свои по свойству своихъ нечеспивыхъ догманювъ. Өеодоръ Каппадокійскій, управляя государственными двлами, держался сшороны Исохрисшовъ, и защищалъ ее; многихъ изъ нихъ онъ успълъ рукоположилнь въ Епископы Палеснинскіе и поставиль въ

Игумны; на конецъ Өеодора Игумна новой Лавры сдвлалъ хранишелемъ кресина и Миль-

рополишомъ Скиеопольскимъ. Опть сегом ненія и бури посшигли не шолько ин спадо, но и що, кошорое приняло нечесть въйшій догмашъ Прошокшисшовъ, и въ то поромъ вождемъ былъ Исидоръ. Сей Исиор, не въ силахъ будучи прошивусшоять Асис и Монахамъ новой Лавры, присоединила в пасшырю нашего сшада, Аввъ Конону, на ему на Святомъ Сіонъ объщаніе, не зата щать догмашъ предсуществованія; но всы силами вмъсшъ съ нимъ вооружанься по пивъ нечесшія, и ощправился съ Кононоть въ Констанцинополь.

90. Авва Кононъ съ своими спушния прибывши въ Консшанининополь, был поверженъ различнымъ оскорбленіямъ ошъ Акиды, и посредсшвомъ шерпънія сдъякі побъдоносцемъ. По прошесинани не иноптодней Архіепископъ Пешръ скончался, и в иъстно его дерзостнію Монаховъ новой дары рукоположенъ Макарій. По сей притизво свящомъ градъ произощло несоглася. Благочестивъйшій Имперашоръ, сильно вонегодовавши на Аскида и Оригенистовъ, прказалъ низложищь Макарія съ Епископскато

спенени. Въ сіе время Кононъ и его сообщники, получивши удобный случай, разсказали Императору о своихъ дълахъ, и подали ему письменное объяснение всего нечестия Оригенистовъ. Исидоръ тогда уже умеръ. Получивши весьма великую свободу, они назначили во Іерусалимскаго Епископа Евстохія, Александрійскаго Эконома, жившаго шогда въ Консшаншинополъ. Благочесшивъйшій нашь Императорь, упівердивь избраніе Евспюхія на Папріаршество, повельлъ сосшавищься вселенскому Собору. Авва Кононъ ошпущая въ Іерусалимъ Евсшохія, упросиль его послать въ Константинополь Евлогія. Игумна обишели блаженнаго Өеодосія, дабы и онъ присушсшвовалъ на собирающемся Соборъ. Евсшохій, прибывши на свой Пашріаршескій пресшоль, послаль шрехь Епископовъ, дабы они на Соборъ занимали его мъсто; также послалъ и Авву Евлогія съ другими двумя Игумнами. Когда пятный свяшый вселенскій Соборь составился въ Константинополь: то Оригенъ и Өеодорь Мопсвестскій преданы всеобщему и вселенскому прокляшію; шакже предано прокляшію и що, что Евагріемъ и Дидимомъ гово-

ЧАОТЬ ХШ.

рено было о предсуществовании и возспанвленіи всѣхъ вещей. На семъ Соборѣ присти ствовали четыре Патріарха, которые ушер дили сie проклятie. Когда Богохранимый шт Имперашорь прислаль въ Іерусалямъ дълы сего Собора и всъ Палесшинскіе Епискота соглашались на оныя, и письменно и усле ушверждали оныя (кромъ Александра Авискаго, который за сіе и лишенъ Еписьо:сшва, и въ Византіи во время землетряе нія погребенъ подъ развалинами): шогда Менахи новой Лавры опделились опъ вселен скаго общенія. Патріархъ Евстохій разля нымъ образомъ сшарался преклонишь изъ сему общенію; въ продолженіи осьми ибся цевъ онъ увъщевалъ и убъждалъ ихъ, но н могши пріобщить ихъ ко вселенской Цет кви, изгналь ихъ изъ новой Лавры Ишершорскими указами, посредствомъ Дука Анстасія, и всю область очистиль от т мъсню н заразы. Но не желая осшавить населеннымъ, онъ собралъ сто двадцать Мо наховь, и поселиль ихь вь ней. Шесты великой сящь изъ нихъ взяшы были изъ Лавры. Изъ числа сихъ Пашріархъ р<sup>укою</sup> дожиль имь Игумномь некоего. Іоанна, бы

шато Схоларіемъ. Другіе шестьдесяціть Монаховъ были собраны изъ прочихъ православныхъ пустыйныхъ Монастырей. Въ числъ сихъ послъднихъ Монаховъ и я вызванъ былъ изъ обители святаго Евоимія Опцами великой Лавры, по воль и опредълению Божественнаго Іоанна, Епископа и отшельника. Мы собравшись во свяшомъ градъ, вышли изъ онаго съ Пашріархомъ и новымъ своимъ Игумномъ въ селеніе Өекою. Поелику Оригенисты Дукомъ Анастасіемъ были изгнаны изъ новой Лавры: що мы заняли ее въ двадцать третій годъ по кончинъ блаженнаго Саввы. Сими произшествіями окончилось гоненіе прошивъ правовърныхъ. И я будучи намъренъ окончишь здъсь мое повъсшвованіе о Божественномъ старцъ, прилично могу произнести сіи пророческія слова: да веселится пустыня и да цёвтетв яко кринд, (Иса. 35, 1.) поелику Богъ умилосердился надъ сынами ея, и самъ въ себъ Сказалъ сіи слова: видя видѣхо озлобленіе людей, моихо (Исх. 3, 78. 2, 24.) во Іерусалимв, и вопль ихо услышахо и хочу изоати ихд. Онъ восхотьль, и посвшиль; посъшилъ, и спасъ и избавилъ насъ ошъ пора-

бощекія Оригенистовь, и изенало ихь отв лица нашего, и вселиль нась въ селеніяхь ихь, (Псал. 77, 54. 55.) и сдълало насо наслъдникали трудово ихо, яко да сохранимо оправданія его и закона его взыщемо. (Пса. 104, 44. 45.) Слава ему во въки! Аминь



٦

## 285

### III.

# НЪТЪ ТАКОЙ СКОРБИ, КАКОВА БЫЛА ЕГО СКОРБЬ.

Обратитеся и видите, аще есть болвзнь, яко болвзнь моя, яже бысть. Плач. Iep. 1, 12.

Сей жалобный вопль Пророка опносишся къ Мессіи въ близкомъ, но несобственномъ смысль. Іеремія оплакиваешь не сполько собственное горестное состояние, сколько бъдственное состояние Іерусалима: ибо обремененный грѣхами народъ Іудейскій былъ наказанъ нашествіемъ побълоносныхъ войскъ Халдейскихъ; сполица его и храмъ были разрушены. Пророкъ изображаешъ Іерусалимъ въ видъ жены, которая была нъкогда царицею всвхъ городовъ, и которая теперь плвнена, обезчещена, ограблена и повержена въ прахъ. Всъ мимоходящіе, взирая на нее, проливающъ слезы и взывающъ: есшь ли скорбь, какова ея скорбь? - Часто слышимъ мы подобные жалобные вопли изъ устъ страдальцевъ, и особенно въ шъ минушы, когда лишаются они терпънія. Наши собственныя скорби всегда представляются намь тягостивищими и мучишельныйшими, нежели скорби всъхъ спраждущихъ ближинхъ нашихъ. Но всякому произносящему жалобные вопли сшрадальцу, сколько бы онъ ни быль обремененъ горестію, всякому мы можемъ сказать: подлинно была скорбь тягостиве швоей скорби; была скорбь мучишельне скорби плачущаго Пророка и разрушеннаго града. Скорбь; — чья же? — Кщо при семъ не вспожнишь о человъкъ, ошягченномъ скорбію и бользнями? (Иса. 53, 3.) Кшо, видя Его на кресшь, съ живъйшими чувсшвованіями благодарносши и любви не воскликнешъ: нъшъ, Господи, нъшъ любви, которая бы равнялась Твоей любви; нътъ скорби, коппорая бы равнялась Твоей скорби? -

Сынъ Божій, сшраждущій и умирающій за грѣшниковъ, есшь высочайшій предмешъ удивленія для міра, Ангеловъ и человѣковъ. Но души исшинно-Хрисшіанскія ничему сполько не удивляющся, сколько шой сизъяснимой холодносши, съ каковою взираемъ мы на сіе чудо чудесъ, мы, для коихъ оно сдѣдано. Есшьли кіно въруещъ въ сшраждуща:

ко и умирающаго Примиришеля; шошъ въ ранахъ Его найдешъ для себя исцъленіе, въ смерши Его – жизнь. Кшо ошвергаешъ Его; шого неминуемо ожидаешъ судъ и погибель. При всемъ шомъ чъмъ болъе умъ нашъ ослъпляешся; шъмъ болъе ожесшочаешся наше сердце. Послъ сего мы живемъ безъ чувсшвія ко Іисусу Хрисшу, – безъ сосшраданія къ самимъ себъ! –

Обратитеся и видите! Усвоили ли мы сіе воззваніе плачущаго Пророка? — Можетъ бышь найдушся между нами и шакіе, кои никогда не видали, никогда не слыхали о скорбяхъ Мужа скорбей: пусшь шаковые слушаюшъ нынъ, и слушаютъ съ искреннимъ расположеніемъ и умиленіемъ.

Чишая въ въдомосшяхъ о знаменишомъ, благошворишельномъ другъ человъчесшва, впадшемъ въ руки разбойниковъ и умершемъ самою жесшочайшею и мучишельнъйшею смершію, мы не можемъ подавишь въ себъ возбуждающихся чувсшвованій удивленія, не. годованія и горесши. Но чишая, или слыша о сшраданіяхъ и смерши Примиришеля гръщ-

никовъ, мы часто бываемъ шакъ нечувстви шельны, чшо на все сіе взираемъ, какъ на каждодневную, маловажную исторію. Правда, все повъствуемое о страданіяхъ и смерши Господа мы принимаемъ за достовърную исторію. Мы въруемъ, что Іисусъ Христосъ пострадаль при Понтійскомъ Пилать, что Іуден осудили Его на смершь, а Римляне распяли Его. Но размышляемъ ли мы о семъ съ достодолжнымъ вниманіемъ? - Весьма рѣдко! Нервдко даже на все сіе смотримъ мы съ шакою же холодносшию, съ какою смошримъ на какое нибудь вымышленное повъ ствование. Такъ-то цънимъ мы скорби Господа нашего? Такъ-шо цънимъ оныя мы, върующіе шому, чшо Онъ пострадаль за гръшниковъ, и сознающіеся въ собственной грѣховносши? - О! да удалишся ошть насъ, да удалишся ошнынъ навсегда сія нечувствишельносшь окаменълыхъ сердецъ нашихъ! Она-то преимущественно составляеть неопровержимое доказашельство нашего развращенія и нечестія. Это дознаеть собственнымъ опышомъ каждая душа, когда Духъ Св. ошкрываенть ей гръховность ея. Тогдапо познаеть она, что сей гръхъ превыщаепть всё другіе грёхи, чшо онъ есшь корень и испочникъ всякаго зла. Тогда-шо чувствуепть она великую грёховность грёха сего; и сіе чувствованіе производить въ ней скорбь тягчайшую, и уязвляеть ее глубже, нежели всё прочія преступныя дёла ея.

Кщо въ духѣ своемъ будещъ сопровождашь Спасищеля во всѣхъ разищельныхъ сценахъ Его страданій; тошъ съ глубокою, внутреннею увѣренностію несомнѣнно воскликнеть: подлинно не было скорби, какова была Его скорбь! Хотя Исторія, свидѣтельница человѣческой злобы и жестоко сти, представляетъ намъ много такихъ мужей, кои, подобно Мессіи, претерпѣли гоненія и окончили жизнь свою среди мученій, понотеній и поруганій: но какое разстояніе между ними и поруганнымъ, обезчещеннымъ и умерщвленнымъ Сыномъ Божіимъ!

Посшрадаль ли и умерь ли когда нибудь неловъкъ, кошорый бы подобенъ былъ Ему въ величіи и совершенсшвъ? — Іовъ, славнъйщій изъ всъхъ сшрадальцевъ, самъ показываещъ намъ и высошу своего счасшія и

глубину своего несчастія. Цхо, слыша, говоришть онъ, превозносило меня, и око, видя, восхваляло. — Но нынѣ сливются надо мною младшіе меня летами. Я служу для нихо пъснію, и стало для нихо предметомв разговора. (Іов. 29, 11. 30, 1. q.) Но естьли Іовъ былъ великъ и славень; по Інсусь Хриспось быль Господь славы. Тошъ, предъ конмъ благоговѣютъ и кому покланяющся Ангелы, былъ поруганъ и оплеванъ твореніями низкими и нечесшивыми. Естьли бы низверженный съ пресшола царь подвергнулся поруганию презрънной черни; по чпо значило бы эпо въ сравненіи съ прешерпъвшимъ поруганіе ошъ нечеспивыхъ Царемъ царей и Владыкою всъхъ владыкъ? -

Пострадаль ли и умерь ли когда нибудь человѣкъ, который бы подобенъ быль Ему въ чистоптѣ и невинности? – Огнь небесный поялъ двухъ сыновъ Аарона; и Ааронъ молчалъ. (Лев. 10, 3.) Онъ молчалъ, потому что помнилъ собственное прегрѣтеніе при элатомъ тельцѣ и зналъ, что онъ заслужилъ гораздо больтее наказаніе. Давидъ, ца-

мящуя свою виновносшь въ разшоржения брачныхъ узъ и убійствъ, пребылъ спокоенъ при возмущении и гонении сына своего Авессалома; спокойно перенесъ оскорбленія проклинавшаго его сына Іеминіева. Разбойникъ, распятый по правую сторону Искупителя, сказаль: Мы осуждены праведно; ибо достойное по двламо нашимо приняли. (Лук. 23, 41.) Такъ говорятъ всъ истинно познавшіе самихъ себя; не на сшраданія цихъ тяжесть жалуются они, но только на гръхи свои. Они, будучи твердо увърены, что самая жизнь ихъ есшь дъло шолько благости Божіей, взывають съ Давидомъ: Господи! услыши гласв нашь по лилости Теоей, по суду Твоему оживи насъ! (Пс. 118, 143.) Такъ должны взывать ко Господу и мы всъ, всъ безъ всякаго изъятія. - Но Іисусъ Хрисшосъ былъ свяшъ и непороченъ; онъ всецъло исполнилъ весь законъ и ничего худаго не едълалъ. (Лук. 23, 41.) Онъ среди жесточайшихъ мученій даже не отверзаль усть своихь. Какб овца ведено Онб на заколеніе; и какв агнецв предв стригущимь его безгласень, тако Онь не отверзало усто своихо. (Иса. 53, 7.)

Пострадаль ли какой нибудь спирадалень найъ, чшобы, подобно Інсусу Хрисшу, исниль чашу, исполненную гнъвомъ правосудія Божія? — Всякій страдалець, чувствуя тяжесть наказующей руки Божіей, чувствуеть высть и що, что рука сія наказываеть его лерою, и чию она есть рука милосердія. Тогда-шо испышываеть онь, что Господь не по еръхамо нашимо поступаето съ нами, и сто не по неправдамо нашимо Оно воздаето намо. (Пс. 192, 10.) Тогдапо чувствуеть онь, что естьли бы бъдность и лишеніе, болѣзнь и скорбь, тоска и ошчаяніе-всь совокупно-шягошили его; ито все сіе сосшавило бы самомальйшую часнь шого наказанія, какое заслужиль онь свонми гръхами. Доколъ мы не осщавили Бога; доколь Онъ не оставиль насъ и не предаль сашань, его ангеламь и шьмь мученіямъ, коихъ червь не умираешъ и огнь не угасаеть; дошоль все случающееся съ нами есть дело милосердія.-Но Інсусь Христось, не имвя гръха, пострадалъ за гръхи другихъ; Онъ претерпълъ страданія, естьли не безконечныя, що безлерныя. Его смершельвая шоска, Его кровавый пошъ, удаденіе опъ

299

293

Него Бога, составлявшаго высочайшую Его радость, все громко вопіеть, что нато скор би, какова была Его скорбь.

Но сін самыя скорби Искупшпеля для нетинныхъ Его последователей составляющь обильный, неизчерпаемый источникъ ушъшенія, радосши и надежды. Въ скорбяхъ Его они созерцають примирение Его, любовь и прильрб. Сердца ихъ исполняющся священнымъ воспоргомъ, когда размышляющъ они о славномъ исходъ Богочеловъка и великихъ слъдствіяхъ Его мученій. Смершь была для Него лествицею къ жизни; смершельныя страданія составляли переходъ къ славъ. Прилирение Его освобождаеть истинно върующихъ ошъ вины и наказанія, содвлываешъ ихъ учасшниками мира и чадсшва Божія, и избавляеть от ига грѣховнаго и от узъ сашаниныхъ. Посему ошъ полношы Его они непресшанно получають благодать на благодать, силу на силу; - силу потребную для ношенія креста Его и для послъдованія Emy.

Любовь Его, шакъ сказащь, купила у нихъ

сердца ихъ и Ему предала оныл. Любовію Его все тяжкое претворяется для нихъ въ легкое, все горькое-въ сладкое. Естьли подобное дъйствіе примъчаемъ мы и въ любви чувственной, въ любви дружеской, братской, отеческой и материнской; то несравненно превосходнъйтее дъйствіе усматриваемъ мы въ проницающей насъ любви Христовой, въ любви, которая кръпче самой смерти и которая побъждаетъ міръ и все, что есть въ немъ. Такъ мы любимъ Господа, потому что Онъ еще прежде возлюбилъ насъ и предалъ за насъ Себя самаго.

Его примърб. Мысль, чшо Онъ понесь наши болъзни, сія мысль въ исшинно-върующихъ возбуждаетъ стремленіе страдать такъ, какъ Онъ страдалъ. Воззръніе на Спасителя наполняетъ душу ихъ небеснымъ свътомъ и небесною радостію. Крестомб Христовымъ мірб для нихъ распятб, и они для міра. (Гал. 6, 14.) Ласки его не прельщаютъ ихъ, угрозы не устращаютъ. Они, зная, что жребій учениковъ-быть, подобно Учителю своему, ненавидимыми и презираемыми міромъ, восхищаются своимъ жребіемъ. Они, полагая

всю свою надежду въ Господъ, швердо увърены, чшо скорби, посылаемыя Имъ на нихъ непосредственно, или посредственно, никогда не могутъ сравниться со скорбями, за насъ Имъ понесенными. Раны Его врачуютъ ихъ раны; участіе въ страданіяхъ Его облегчаетъ всъ страданія ихъ и вливаетъ въ душу ихъ утвшеніе и непреоборимое мужество.

Но есшьли въ минушы сильнъйшихъ искушеній они ощущають нужду въ сильнъйшемъ укръпленіи; що обильнъйшимъ источникомъ силы и кръпосши служашъ для нихъ тъ Вожественныя испины, чпо Го сподь ихъ цевнгано славою и сестію за претерпъніе страданій и смерти, (Евр. 2, 10.) и что страждущие здъсь со Христомв, тамъ будутв царствовать св Нимв. (2 Тим. 2, 12. 1 Петр. 4, 13.) Одушевляясь сими небесными исшинами, они счишають ныньшнія временныя страданія нисего нестоющими во сравнении со тою славою, которая откроется вб нихв. (Рим. 8, 18.) Коглаже лвится Христосо, жизнь ихъ, тогла и они сб Нимв явятся во славы

(Колос. 3, 4.) Посему подвергаясь безчисленнымъ страданіямъ, они считаютъ оныя за ничто, не дорожато своею жизнію, только бы совершить со радостію путь свой. (Дъян. 20, 24.)

.



29<u>7</u> IV.

# Іисусб Христосб принимаеть ервиниково. Лук. 15, 2.

Враги исшины никогда не распросшраняли между людьми споль важной и споль радосшной исшины: Інсусъ Хрисшосъ еръшниково принимаеть. Такъ, для сего-шо Онъ и оставиль нѣдро Отца своего. Онь притель взыскащь и спасши погибшее. Онъ посшавиль небесное знамя и зваль: Пріидите ко Мнв, всъ труждающіеся и обремененные; и Я чпокою вась. Маш. 11, 28. Величайшие гръшники были обременены, и Онъ не опцвергъ ни единаго, пришедшаго къ Нему. Іисусъ Хрисшось, принимая гръшниковь, двлаешь ихъ свящыми, избавляещь ощь всъхъ скорбей, платить за нихъ тяжкій долгь гръховъ; и они освобождающся, оправдывающся предъ Богомъ послушаніемъ Его даже до смерши; послѣ сего Онъ посылаешть имъ Духа своего съ шемъ, чщобы Онъ быль въ нихъ исщочникомъ воды, шекущія въ жизнь въчную. Онъ находишъ ихъ сынами гнъва, но дълаешъ дъшьми и наслъдниками Божінми. Оня супь рабы ЧАСТЬ XIL 90 -

грѣха, сашаны и міра, обремененные цѣплы; Онъ возвѣщаешъ имъ свободу, сокрушаешь оковы ихъ, сообщаешъ миръ и радосшь, я не осшавляешъ до шѣхъ поръ; доколъ не научишъ ихъ воспѣвашь вѣчную, хвалебную пѣснь: Слава и чесшь Богу нашели, сидащели на престолъ, и Агнцу! Ап. 7, 10.

Інсусь Христось ервшниково принимаеть. Душа моя, уптышищельный гласъ: Іисусъ Хрисшосъ принимаетъ-тебя, проникъ и до твоего слуха. Повергнись въ благоговънія предъ Нимъ! Онъ принимаетъ тебя, не смотря на шо, что ты растлённа и виновна. Съ какою же цълію принимаетъ тебя? Чтобы открышь шебъ богашсшво своея благодаши, и показать свою славу: блаеодати, спасающей величайшаго изъ всъхъ гръшниковъ; славу, копторая, подобна солнцу помрачающему звъзды, помрачаенть славу правосудія. И такь не спрашивай меня: для чего шы освобождена оптъ погибели? спрашивай Того, кшо съ своильдълаеть то, что хочеть. Івсусъ Хрисшосъ принимаетъ гръшниковъ; воптъ что я желаю знашь. Но есшьли вы спросите у меня: какимо образомо? о семь я могу

нъчшо нъмошсшвоващь во славу благодани Его.

Я уклонился далеко, и далье, нежели обыкновенные гръшники, ошъ Бога, ошъ размышленія о небь, адь, душь и другихъ священныхъ предметахъ. И всегда уклонялся бы далъе и далъе; естьли бы Інсусъ Христосъ не взыскаль меня. Добрый, нъжно любящій Пасшырь! Онъ не осшавилъ меня, хошя я бъжаль ошь Него, и, спремясь къ своей погибели, не внималъ Его гласу. Чего не могъ сдълать Его гласъ, що совершаетъ Онъ самъ. Онъ послалъ Слово свое, Слово исполненное силы, коего одинъ полько звукъ доходилъ прежде до слуха моего, Слово вооруженное теперь всемогуществомъ Духа. Я швердо помню то мучительное время, когда мнъ не возможно было бъжашь далъе. Адъ разверзалъ предо мною челюсти свои, и гласомъ грома повшорялъ моей законопресшупной душъ приговоръ осужденія. Уже я начиналь погружаться, ощущая страхь и чрезмърный гнъвъ Божества. Тогда пришелъ Інсусъ Хрисшось и извлекъ меня изъ огня. Онъ сказалъ мнв: не огненная зи эщо пещь, изъ

Digitized by Google

¢.

которой я искупиль тебя дорогою ценою? Я помню всъ пупи, коими Онъ велъ меня, дабы спасти изъ бездны погибели. Но я долго сомнъвался въ шомъ, дъйсшвишельно да совершился мой переходь ошъ смерши къ жизни. Смершь, адъ, законъ и чрезмърно разтнъванный Богъ сдълали на меня споль сильное впечашльніе, что слабый, тихій глась Інсуса Хрисша едва былъ слышанъ, хошя онъ внушалъ миръ всъмъ силамъ души моей. И спасающая Его рука совершила сіе сшоль непримъщно, что я едва върилъ, что она спасла меня. Адъ, заслуженный мною, представлялся для меня справедливъйшимъ наказаніемъ: жизнь, радосшь и небо, кои Іисусъ Христось, по богатству благости своея, дароваль моей законопреступной душь, быля для меня спюлько неожиданны, что я объятый шрепешомъ спюялъ и размышлялъ самъ съ собою: дъйствительно ли совершилось все сіе, и не есть ли мечта моего воображенія? Не имъя въры ошъ радости, я стратился; радость и боязнь преемственно занимали меня до швхъ поръ, пока въра, сей даръ неба, не пришла въ силу, и не узръла Інсуса Хрисша, который, будучи весь благодашію, принимаешь

300

грышниковь, и не ошвергаешь ни одного, даже величайшаго изъ всъхъ грышниковь, есшьли онъ повинуешся и въришь призыванію Евангелія. Евангеліе вселяло миръ въ мою душу и успокоивало всякую сшрасшь. — Но еще осшавалось одно сильное сомнъніе, впрочемъ не въ благодаши Спасишеля, не въ силь, или гошовносши Его спасши меня, но въ шомъ, увъровалб ли я, или нътб. Я сомнъвался, имъю ли я учасшіе въ семъ Единомъ, для кошораго я желалъ бы посвящищь всю мою жизнь. Мнъ предсшавлялось, что я, судя по моимъ нечисшымъ усшамъ, по моему сърдцу, исполненному гръхомъ, не могу произносищь: Господъ люй, Боеб люй!

Посль сего я началь искашь премудросши, и искаль не напрасно. Чишая со вниманіемь Священное Писаніе, сію Божесшвенную книгу, я находиль въ ней, каждый день, мое блаженсшво; а вечерняя заря часшо была свидъщельницею, какъ виновный гръшникъ убъгалъ изъ общесшва людей въ уединенное поле для бесъдованія съ Богомъ, коего благодащь шеперь цънилъ я выше самой жизни. Сіи поля, сіи мъсща прогулки, кои часшо

Digitized by Google

попираль я моими нечесшивыми ногами, шеперь преврапились въ мъсша молншвы для моей восхищенной души. Милосердый Боже! какъ онѣ не разверзлись нѣкогда и не ПОглошили необращеннаго законопресшупника? Но, о Боже! Твоя пуши и Твои мысли столь же высоки, сколько высокъ Ты Самъ. - Сін уединенныя мъсша, бывшія нъкогда свидъшелями моихъ грѣховъ и моего нечестія, теперь внушающь мнь благоговъйныя и чисшыя мысли, и свидътельствують о въчной неизреченной благодаши. Самыя сновидения мон были освящены. Я слышаль, чиппаль и разсуждаль о Словѣ Божіемъ и шогда, кожда мон чувства погружены были въ сонъ.-Но еще сердце мое казалось иногла ожесшоченнымъ; зло восплавало прошивъ меня въ различныхъ видахъ, коихъ я не могъ предсшавишь, и пришомъ въ шо время, когда я все счипаль спокойнымь, Сомньнія раждались во мнв: дъйствительно ли я позналъ благодать Божію? Не смотря на все сіе, я возрасшаль въ познании Агнца Божія, въ познаніи плана Божественной благодати, въ познаніи способа и образа, коими Богъ влечеть къ себъ гръшниковъ. Надежды

и забошы Хрисшіанина, его жалкіе вздохи, его борьба съ самимъ собою, съ міромъ и адомъ были шеперь предмешами моихъ мыслей. Я чишаль описанія Свяшыхь, начертанныя въ Библіи, и нъкоторые слабые оттьнки сихъ картинъ невольно напечатлъвалъ въ моей скорбной груди. Я бъгалъ ушъшенія, признавая себя не достойнымъ онаго, и почитая за величайшее дело, быть мальйшимъ въ домъ Божіемъ. Время, упошребленіе благодашныхъ средствъ, обращеніе съ върными душами, и яснъйшія понятія о благодашномъ царсшвъ Іисуса Хрисша въ сердцахъ человъковъ возбуждали во мнѣ на» дежду и страхъ, будто бы для меня не было ни часши, ни права на наслъдство Божіе. И я бы совершенно изнемогь въ семъ бъдственномъ состояния, естьли бы не имълъ въ моемъ сердцъ печати Святаго Духа, побъждающаго всъ мон сомнънія. Онъ научаль меня произносить: Авва, благій Отсе! - научалъ меня съ священною дерзостію приближаться къ престолу благодати, По Его содъйствію я ощущаль дъйствованіе Его въ моей душъ, и познавалъ, что плоды силы Его сколько малы во мив ни были, олнакожъ были лъйствительно. Я цовиновался съ глубокимъ вниманіемъ, и съ чрезмърною, радостию. Но ахъ! мое сердце, непокорное сердце!! Онъ продолжалъ; и положиль печать на мнв во свидвшельство того, чшо я опрожденъ; Онъ показалъ мнъ пушь къ очищенію ошъ всъхъ неяисшошъ, къ возрасшанію въ благодащи, и къ укрѣпленію посредсшвомъ силы его во внутреннемъ человъкъ. Я не могъ ошвергать благодаши Его; но говорилъ прерывающимся голосомъ: Господи мой и Боже мой, Інсусъ Хрисшось принимаешь гръшниковъ; шакъ, Онъ принимаешть меня въ нъдро своей любви и благодаши. Онъ возлюбилъ меня; Онъ предаль самаго Себя за меня; Онь послаль Духа своего въ сіе недостойное сердце. Онъ дъйствовалъ-сколько сопрошивлялся я Его силь и благодани! Онъ дъйснивуенть и донынь; и Его дъйствование часто ствсияеть сіе сердце! Бъдный я человъкь! Какъ долго! Господи, не ужели я не Твой? Поспѣши ушвердишь право Твое на меня, владычествуй въ каждой силь моея души! Пріиди со всею Твоею силою, помажь и освя-

ши меня Духомъ Твоимъ Свящымъ! Чщо

же могу я сказать? Іисусб Христосб принимаетб ервиниковб.

Въруй, препещущая душа! въруй, чно Інсусъ Хрисшосъ принимаешъ гръшниковъ. Думай о самой себъ, сколько можно, менъе, но не думай мало о благодаши Его! Называй себя еръшницею, нечестивою, преступницею, велигайшею изб ервшницв, нистожнышилв сервель, которой когда либо пресмыкался при подножіи Господа; но, будучи исполнена въры, помни, чшо Іисусъ Хрисшосъ умеръ за гръшниковъ. Онъ пришелъ взыскащь и спастия погибшее. Не говори, пріимешъ ли меня Інсусь Христось? Произнося сіе, ты оскорбишь милосердаго нашего Господа. Представь одинъ, одинъ только примъръ, что Інсусь Христось отвергь хотя одного гръшника, пришедшаго къ Нему. Ты не найдеть ни одного. И такъ осуди сама себя; осуди прежде всего швои несправедливыя мысли о Томъ, кто, будуги богато, сдълался нищимъ для тебя, дабы ты обогатилась Еео нищетою. 2 Кор. 8, 9. Скажи, не всегда ли горъло сердце Его любовію? Его страданія, Его смершь погасили ли въ

Немь сію любовь къ шебъ? Богохулый мысль! Злодъй, убійца, висящій близь Hen на древъ проклятія, свидътельствует в Его любви, даже тогда, когда Онь пь горькую чащу гнъва. Его уста не трем произнесли: Боже лой! Боже лей! тот Ты Меня оставило? Маш. 27, 46. Ш пиогда, когда Онъ спасъ оптъ въчной вотбели достойнаго казни и дароваль ему и сто въ обителяхъ Ощиа своего. Посы сего Онъ испустилъ тяжкій вздохъ в умер подъ бременемъ, кошорое лежало ва Невь Теперь, когда Онъ сидишъ на пресшоль, и славь, думаешь ли шы, чню Его инжет діе, Его любовь охладъла? Не думай сей Гонипиель Церкви, Савлъ, и шысячи шы кон кричали: распни, распни Его, Маш. 17 93. возопили бы прошивъ шебя в осущи воспъвая похвальныя пъсни любви, искуще шей опъ гръха.—Но можепть быть, <sup>вы</sup> гръшники думаете, что вы сполько обра менены гръхами, и сполько достойны о вращенія, чию вамъ не возможно уже в рипь-чему? чпо Іисусь Хрисшось прівлен васъ. О! какая хула прошивъ вашего Бой Бога любвя! Къ чему служащъ Его вздо

и слезы объ ожесточенномъ грѣшникѣ? Для чего распростерты Его объятля весь день, къ чему Его призываніе и безчисленныя, неотступныя просьбы, истекающія изъ устъ Его?

Вы виновны и достойны отвращенія! – Поелику вы таковы, для сего-то Онъ зоветь вась. Оно пришело призвать ко покалнію не праведниково, а ервиниково. Лук. 5, 32. Его кровь имветь силу очищать оть всёхъ грёховь, а Его Духъ искоренять ваши, столь глубоко вкоренивтіяся, порочныя желанія.

Но ваше сердце гордо; оно не хочешъ, дабы вы были обязаны чемъ либо вашему Искупишелю за всю Его благодать. Весьма много сего, говоритъ каждый изъ васъ, для такого презръннаго гръщника.

Можеше ли вы совершишь сіе леньшило? Сего не иного для шакой любви, какова Его любовь. Меньшило не могла быть искуплена ваша душа. Вы должны принимать все, или не принимать ничего, принимать все,

какъ даръ Божій безмездно сообщаемый. Інсусь Христось есть премудрость, и оправданіе, и освященіе, и искупленіе для всъхъ, върующихъ въ Hero. Онъ и для васъ есшь тоже, или ничто!-Или нисто? Нъть! Овъ съ огнемъ пріндешъ ошисшишь шѣмъ, ког не върящъ Евангелію. О! когда бы я имъль живую въру! Въра есшь даръ Божій. Воззри на Інсуса Хрисша, начальника и виновника въры. Онъ есшь раздаящель всякой благодати, и освободитель отъ всякаго зла. Щи ко Інсусу Христу, и дъло сдълано. Інсусъ Христось распростираенть знамя благодати для всѣхъ, кои съ сердечнымъ сокрушеніемъ воздыхають, кои должны закону десятью шысячьми шаланшовъ, кои проливаюшъ слевы о суепциомъ мірѣ, о совѣсши, обремененной гръхами и о нечисшомъ сердцъ. Онь зоветь: Пріидите.

Послѣдуй Его призыванію, и Онъ содѣлаешся швоимъ насшавникомъ и вождемъ къ блаженсшву. О! есшьли бы я могъ называшь Его симъ именемъ; я бы не чувсшвовалъ шакихъ грѣховъ, шакихъ скорбей, каковыя пеперь мучашъ мое безпокойное сердце, – я

быль бы свящымь! Бышь свящымь? Вы ищеше живаго между мершвыми. Свящосшь, и мирь, и радосшь, и каждое чисшое желаніе души сушь плоды въры во Іисуса Хрисша. Доколъ вы ищеше свящосши въ нечисшомъ сердцъ, дошолъ вы посшупаеще прошивно благодашному Слову. Доколъ Господу учишь васъ: Безб Меня не можете дълать нихеео? Io. 15, 5.

Каждый изъ васъ говоришъ: Что мне делать, стобы я мого творить дела Божіи! Io. 6, 28. Онъ ошевшешеуещъ: Вото дело Божіе, стобы вы евровали во Того, кого Оно послало. сш. 29. Повинуйшесь Его гласу; и ваша вера будешъ действовать при посредстве любви; она очистить ваше сердце и победищъ міръ. И тогда вы засвидетельствуете, съ совершенною и непререкаемою уверенностію засвидетельствуете предъ Ангелами и человеками: что Іисусъ Христосъ принялъ васъ въ недро своея любви и благодати. 11

#### V.

# УТРЕННЯЯ ЗАРЯ.

Людіе ходящіи во тыль, видыша сы велій: живущіи во странь и сыни сма ньй, свыто возсілето на вы. Множай люди — возвеселятся предо тобою, жи веселящіися во жатву, и якоже весими дъляціи корысти. Исз. 9, 2. 3.

-

Въ сихъ словахъ заключаешся одно с важнъйшихъ доказашельсшвъ шого, что й блія есшь Божесшвенное ошкровеніе. ( доказашельсшво сосшоинть въ шомъ, ч Библія изъ всъхъ книгъ есшь единсшвене книга, кошорая учинъ насъ мыслить о й гъ достойно Бога.

Мы знаемъ, чпо древніе язычники к чпо ни знали о Богъ досшойное Божесть посредственно или непосредственно узна ли сіе опъ того народа, который быть и ученъ самимъ Богомъ.

Описанія нашего Пророка, особенно сор

ковая глава возвышенностію своею превосходять всѣ творенія древности, коимъ мы удивляемся, какъ чрезвычайно величественнымъ и возвышеннымъ. Сія неподражаемая возвышенность Пророковъ, состоящая въ высочайтей простоть и непринужденности, и проистекающая единственно изъ высоты самаго предмета, неоспоримо доказываеть, что они непосредственно научены были Тѣмъ, который одинъ можетъ говорить о Себѣ достойно Себя.

На языкъ Пророковъ, весь міръ въ сравненіи съ величіемъ Творца какъ капля росы упреннія, сходящія на землю. Творческая сила непремъняема; Его гласъ еспь сила. Онъ говоритъ, и Его слово есть дъйствіе. Такъ воззвалъ Онъ сонмы твореній въ бытіе. Такъ Онъ содержитъ и движетъ небо и землю; такъ Онъ направляетъ ходъ природы, всъ событія и судьбы ко славъ своего имени, къ обнаруженію высочайтей цъли всъхъ своихъ дъйствій.

Самое высокое изъ-всъхъ Его дъйствій есть прославленіе Его Божественныхъ со-

311

вершенсшвъ въ лицъ Сына своего. Предазанія Пророковъ возвъщающъ о семъ высчайшемъ дъйсшвіи шъмъ съ большею опрдъленносшію и ясносшію, чъмъ болье пближаешся предопредъленное для сего ве ия. Взящый нами шексшъ начинаешся в леніемъ зари сего великаго, славнаго двя

Земля погружается въ мрачную польть Но вошъ! восходишъ благодашное Соля уже первые утренніе лучи Его освыши вершины; уже они изливающь на жи свѣшъ, и жизнь, и блаженсшво. Прави, я во всв еще глубины и пропасти земл; » елику многіе любяшь болве шьму, нелен свъптъ. Однакожъ упреннее Солнце не вов ще изливаешъ свъшъ свой. Безчислевие множесшво живущихъ согръваешся Ero F чами, радуешся о свбить Его. Они освы юшся свѣщомъ, и сами дѣлаюшся свѣщи никами, горящими и свъшящими для другить Слава Господня сіяеть на нихъ, и ся сіян переливается на множество тъхъ, ков № средствомъ свидъщельства ихъ присовок, в ляюшся къ обществу върныхъ. Народы зен ли соберушся ко Господу, цари послужат

Ему и будущъ содъйствовать къ распространенію царства Его по всей земль.

Вошъ содержание взящаго нами шексша. Онъ изрекаешъ для насъ великія, священныя исшины.

і. Какъ въ царсшев видиной природы солнце есшь испочникъ свъща: шакъ въ царсшвв благодании Мессія есшь свъщъ и испочникъ свъща.

Между свышомъ и шьмою есшь среднее состояніе; еслиь среднія степени, опть ущренней зари до полнаго полуденнаго свыша. Но всь онь сущь произведеніе солица.

Таковое среднее состояніе было состояніе первой Вешхозавътной Церкви. Одинъ Мессія быль испочникомъ ел познанія, ел свъща и жизни, ел надежды и радосция. Но Солице весьма низко стояло еще на небосклонъ. Хотія пједрошы и благодашные дары Господа изливались на върныхъ Вешхаго Завъща; но они стояли подъ образами тъней, и какъ не соверпиеннолъщно находились Часть XII. 31

нодъ надзоромъ руководишелей. Они виды, но шолько издали шу блаженную свободу и шошъ обильный свъшъ благодаши, кони вподнѣ наслаждающся чада Новаго Завыть

Теперь Солнце взошло; шѣни исчезли, ыз скоро Сынъ Божій снишелъ на землю, якшись Богомъ во плоши. Прообразовашельна жершвы кончились, какъ скоро принесся была жершва на кресшѣ. Законъ дано фия Mouces: а блаеодать и истина произоши срезв Іисцса Христа. Іо. 1, 17.

День великаго изліянія Свяннаго Духа обспівенно быль начальнымъ днемъ новаго, багодашнаго царсшва; шошъ день, въ кощо рый Господь раздълилъ первые начашки с ровъ, принящые Имъ ошъ Ощца для своито избранныхъ; шошъ день, въ кошорый От чрезъ помазаніе Духомъ Свящымъ далъ во ное право своимъ ученикамъ ищини во веть міръ и проповъдыващь блаженсшво по въръ во имя Его.

Тогда средосшвніе, до сего времени раз двлявшее Іудея и язычника, начало разру-

шаппься и слава Господня ошкрывалась между народамя земли.

Какъ много облагодашсшвованы ни были Авраамъ, Моисей, Давидъ, Илія и за ними другіе рабы Всевышняго,—изъ всѣхъ рожденныхъ женами никого не было болѣе Іоанна, Предшечи Мессіина. Но малѣйшій въ новомъ, благодашномъ царсшвѣ есшь болѣе Іоанна.

Какъ много ни получали благодашныхъ даровъ Апосшолы, имъя личное обращеніе съ Господомъ: впрочемъ и Апосшоламъ говорилъ Господь: Лугше для васъ, ттобы Я пошело ошъ васъ. Іо. 16, 7. Сіе говорилъ Онъ, указывая на большіе дары, имъющіе произойши ошъ объщованнаго Свящаго Духа, дары, коими Церковь Его должна пользовашься до конца временъ.

Посредствомъ вседъйствующей силы Святаго Духа, изліявшагося на Апостоловъ, Господь и нынъ присутствуетъ посреди избранныхъ своихъ, и тогда, когда они, затворивъ двери, пребываютъ одни, безъ сви-

дънелей, и тогда, когда они ошкрыщо собирающся во имя Его, предъ Нимъ.

Онъ и донынъ присуписшвуещъ и производишть въ сердцахъ избранныхъ своихъ все що, на чемъ основывающся надежды ихъ; – они сшолько увърены въ Его жизни, учени, свпраданіяхъ, смерши, воскресеніи и возне сеніи ко Ощцу, сколько увърены были Его ученики, видъвшіе все сіе плошскими очами.

Такъ, распространеніе Евангелія есшь распространеніе свъща. Солнце во всемъ ве личіи и славъ, изливая свъщть свой, стоинъ надъ нами; оно освъщаениъ, одущевляеть, оживляеть очи и сердца, кои безъ намъренія закрываются оннъ его вседъйствующей силы. Всъ нтъ, кои онтверзаются для него; всъ они видящъ, наслаждаются, удивляются; радуются и любящъ.

2. Поданные сего новаго царсина Мессін, сего новаго, благодашнаго Завѣша шакъ освѣщающея, щакъ проницающея лучами свѣша, что сами дълающея свъщальниками, свъшяцями на окружающе предмены, впрочемъ не

своимъ собсшвеннымъ, но, подобно лунѣ въ видимой природѣ, свѣшомъ, заимсшвованнымъ ошъ Солнца. Они были нѣкоеда тъла, но нынѣ свѣто во Господѣ. Еф. 5, 8. Они всѣ открытыло лицело, како во зерцалѣ, езираюто на славу Господню, во тото же образо преображаются ото славы во славу, 2 Кор. 3, 18. по мѣрѣ и возрасшанію рѣры ихъ.

Подлинно, великъ настоящій предметь! великъ по своей первоначальной причинъ; великъ по своимъ дъйствіямъ!

Хрисшіанинъ ходящій во шьмъ, невъдъніи и развращеніи есшь предмешъ прошиворьчій. Таковы сушь шъ, кои носяпть одно шолько имя Хрисшово; но исшинно исповъдающіе Хрисша, и познаваемые ошъ Него, кодяшъ во свъшъ, шакъ какъ Онъ во свъшъ есшь. Они имъюшъ здравомысліе, сшрахъ Господень, (Пс. 110, 10.) исшинную, многоцънную предъ Богомъ мудросщь, живое и оживляющее въдъніе, кошорое есшь въчная жизнь.

Весьма многіе изъ нихъ, можешть бышь, незнакомы съ мірскою мудросшію и ученостію, не имъютъ дарованій и способностей аушевныхъ, не образованы въ училищахъ и худо воспишаны; они кажушся слабыми, малосведущими и проспыми дешьми въ очахъ міра, но слабъйшими и болъе малосвъдущими предъ очами самихъ себя. Впрочемъ они научены Богомъ, исполнены духовною мудростію и въдъніемъ; они въ очахъ Божінхъ премудръе всякой человъческой мудросши. Они знають, что мірь при всей премудрости своей не имъешъ познаній; они знаюшъ самихъ себя; они знають Господа. Они знають свое безсиліе и нечистоту; они знають могущество своего Господа и силу крови, очищающей ихъ ошъ гръховъ. Они научились радовашься въ страданіяхъ, благословлять клянущихъ и препобъждащь добрымъ! здое. Они пріобрѣли шонкое, правильное сознаніе о ничшожносши врсменныхъ почесшей, и о высочайшемъ досшоинствъ благъ въчныхъ Они живушъ и дъйспивуютиъ по духу и чувству своего Спасителя; они въ мірѣ, но не съ міромъ; между сынами міра, но съ Нимъ:

въ теснъйщемъ блаженнъйшемъ общени съ Нимъ.

Такъ живущъ они, какъ свъщаа, сіяющія въ темномъ мірѣ. Впрочемъ они знаюшъ, чтю они свѣтятъ свѣтомъ Его, а не своимъ собственнымъ. Они чистосердечно исповѣдуюптъ: чтю они чрезъ Цего умудрились во спасеніе, чтю они чрезъ Цего умудрились во спасеніе, чтю они сильны множествомъ силы Его, чтю они оправданы Его правдою, что они безъ Него не могуптъ имѣть ни одной доброй мысли, не могуптъ бдѣтъ и бодрствовать ни одного часа, безъ сообщенія съ Нимъ.

Подлинно, соединеніе между Главою и Ел членами, между виноградною Лозою и вѣшвями, между Іисусомъ Хрисшомъ и Его избранными есшь самое шѣснѣйшее и дѣйсшвишельнѣйшее, хошя впрочемъ оно шаинсшвенно и весьма сокровенно. Они живушъ въ Немъ вѣрою; а Онъ живешъ въ нихъ Духомъ своимъ. Они живушъ, но не они, а Хрисшосъ живешъ въ нихъ. Они знаюшъ, чшо они са ми по себѣ ничего не могушъ, но пришомъ пвердо увѣрены, чшо они все могушъ по-

средсинвомъ Інсуса Хрисина, укравляюща ихъ немощи.

Такинъ образонъ хвалясь своими неносами, они вибсшъ хвалящся шъмъ, чно на знающъ и разумъющъ Госнода; знающъ Тол, въ коемъ они имъющъ правду и силу; Тол, кщо сдълался для нихъ премудросшю от Бога, оправданіемъ, освященіемъ и искусиніемъ.

3. Но сугубая шьма покрываець шы, кои съ намъреніемъ уклоняющся ошъ Испоника свъща и жизни; шьма мрачнъйщая, не жели шъма шъхъ, конмъ не являлось Сонце. Естьли бы Свъщъ не пришело къ нио, то не илитли бы сръха: а теперь извинена не илитото со сръха своемо. 10. 15, 22.

Смѣло можно ушверждань, чио Философ екая правсшвенносщь превозносимая ими похвалами, но прошивная Евангелію, далею описнюнить ощть правсшвенносши древняю язычесшва. Здъсь разумъещися правиль и предляносшь ошносищельно ея правиль и предлясаній, а не исполненія оной. Ибо мы видим,

нню правила нравсшвенносши не были выполняемы прежде, и не исполняюшся нынь. Между всьми ныньшними чисшо Философскими руководсшвами къ добродьшели ньшъ ии одной сисшемы, кошорую бы не превосходили сисшемы древнихъ Философовъ. Невърные язычники видъли и признавали пошребносшь и необходимосшь ошкровенія. Невърные Хрисшіане почищающъ мудросшію пренебрегашь Ошкровеніе. Между язычниками гордые, не покаряющіеся правиламъ Религіи, были ръдкое явленіе; гораздо ръже, нежели между нами, кои имъемъ въ своихъ рукахь Слово живаго Бога.

Но-между шъкъ, какъ слъпцы въ ясный полдень блуждаютъ во тьмъ и претыкаются, избранные Мессіи безопасно ходято во свътъ лица Его, Пс. 88, 16. и являются, какъ свътила въ міръ, посреди нечестиваго и развращеннаго рода. Фил. 2, 15.

4, Вшорой сшихъ взяшаго нами шекста содержитъ въ себъ пророчества и указанія на обращенія язычниковъ. Отецъ небесный положилъ во своей власти дни и часы. Но

чшо Онъ объщаещъ, що непремънно исполнишъ.

Исполнение сего обътования началось еще въ первые дни Христіанства. Избранные ученики Інсуса Хрисша, принявъ онть Него заповъдь: ummu по всему міру, проповъ дать Еванееліе всей твари, Мар. 16, 15. и получивъ Свяшаго Духа, наставляющаго на всякую исшину, немедленно разсъялись по различнымъ странамъ свъта, и Евангельскимъ свъщомъ озаряли шьму язычества. Господь силою своею содъйсшвовалъ проповѣди, копторую они возвъщаля. Многіе по свидътельству ихъ изъ шьмы приходили ко свъщу, ошъ поклоненія бездушнымъ идоламъ къ служению живому Вогу. Во многихъ языческихъ обласшяхъ они основали Церкви, поставили олшари, воскурили онміамъ во славу Три – единаго. Такимъ образомъ свъшъ Евангелія, начавъ распространяться съ первыхъ временъ Христіанства, распространяется еще и донынъ мужами, исполненными Евангельскаго духа и силы, распространяется тамъ, гдв глубокая тьма покрываеть несчастное че-

523

въ позднія времена Хрисшіанства ограничены были только принятіемъ Христіанскаго имени, безъ принятія духа и даровъ Христіанства; однакожъ мы видимъ, что, когда полько, и гдъ только Новый Завѣтъ и ученіе онаго о страдавшемъ и умершемъ Искупителъ проповѣданы ни были, всегда иѣкоторое число слушающихъ восходило къ новому рожденію отъ Бога, и присовокуплялось къ Церкви вѣрныхъ.

Мы имвемъ право ожидащь еще важнвйшихъ собышій. Тьма, кошорая до сего времени покрываешъ большую часшь земнаго шара, будешъ разсвяна. Камень содвлаешся великою горою, шакъ чшо наполнишъ собою всю вемлю. (Дан. 2, 35).

5. Воззваніе, заключающееся въ семъ шексшъ, есшь всеобщее; оно ошносищся ко всъмъ людямъ, гдъ бы они ни находились. Оно подобно воззванію Апосшола: естань сплицій, воскресни изб мертеыхб, и освътито тебя Христосб. Еф. 5, 14.

Естеспівенный свыть требуени, глазь которые бы могли видыць его. Онъ пребуенть глазь, но не моженть дань оныхь. Напрошивь щого свыть Евангелія не шолько показываенть намъ драгоцвиньйшее сокровище, но еще имвенть чудесную силу отверзань очи славныхъ. Сія-що сила двлаенть блаженными всвхъ, кон върующь въ Него.

Евангеліе научаещь гредницка всему, чщо сообразно съ его сосшояніемъ, всему, чщо нужно къ его временному благополучію и вечному спасенію. Но Евангеліе шщешно было бы проповедуемо, есшьли бы Господа не обещаль, чщо слово Его, проповеданное въ чисшоше и вере, не возвращищся шоще, но совершищъ все, для чего Онъ посылаещъ его. Сіе благодащное обешованіе, подшвержденное опышомъ всёхъ временъ и сшранъ, укрешляещъ и сообщаещъ смелосшь проповедникамъ исшины, беабоязненно свидещельсшвоващь объ ней, не смощря на всякое сопропивденіе міра и ада.

Мы проливаемъ слезы, но не удивляемся

Нюму, чно холодноснь къ Евангелію Бога нашего владычеснівуенть окресніть насъ. Евангеліе пропов'я благодань, сообщаемую намъ не по заслугамъ нашимъ; следовашельно оно сокрушаенть нашу гордоснь. Оно пропов'я святоснь; следовашельно низлагаенть наши спрасни и похощи.

Духь еспесивеннаго человѣка ослѣпленъ ваблужденіемъ; его сердце посредствомъ привычки загрубъло во здъ. Онъ любишъ міръ: онъ не имвешъ ни чувсшва, ни расположенія къ Божесшвенной жизни на земль, и къ въчной жизни на небъ. Онъ сшоль мало иивенть склонносши къ шой и другой, сколько звъри въ лъсу. Но всъ живущіе на земяв сушь ничшо предъ Господомъ. Онб по воля своей творито во силь небесный, и во селении земнымо: и нысть, иже воспротивится руць Его, и регеть Ему: сто сотворило еси? Дан. 4, 32. Какъ скоро угодно Ему даровашь свой Духъ и силу для слова и сокрушить твердую печать плотянаго сердца; що вдругь слово съ неопредолимою снлою входишь въ сердце и совъсть гръшника, и дъйствуешъ быстро, проницая все,



подобно солнечному свъшу. Послѣ сего человъкъ видишъ все во свъшъ, все въ своенъ исшинномъ видъ. Онъ признаешъ грѣхи грѣ хами. Послѣ сего онъ радуешся Евангелю, какъ единсшвенному цѣлебному врачевсшву для сокрушенной и изъязвленной совъсши.

Проповѣдывашь сіе Евангеліе , есшь обяванносшь служишеля Божія; проповѣдывашь громогласно, предъ всемъ міромъ, и въ уединенные часы поливашь оное молишвенными слезами. Проповѣдывашь, предосшавляя успѣхъ проповѣды Тому́, кшо посылаешъ чрезъ не́го слово къ человѣкамъ. Проповѣдывашь слово, не прибавляя собсшвенныхъ словъ, не смошря на сопрошивленіе и предразсудки слушашелей. Проповѣдывашъ не въ премудросщи слова, но въ просшошѣ и ясносши, дабы не унизищь кресша Хрисшова.



327

## VI.

## о върђ.

Въра, въ Евангельскомъ смыслъ сего слова, имъешъ своимъ предметомъ невидилюе и будущее. Въ первомъ случаъ она есть созерцаніе того, что не подлежитъ чувствамъ. Во второмъ случаъ она есть ожиданіе того, что не является во времени. Въ обоихъ случаяхъ она выше земли и воспаряетъ на небо. Существо, сотворившее міръ и управляющее его произшествіями; законъ, долженствующій ръщить нату странническую жизнь и нату участь; цъль, къ которой стремятся всъ вещи, дабы достигнуть совершенства имъ предназначеннаго:вотъ великіе предметы Въры.

Симъ предметамъ Въры вообще Евангеліе назначаеть общее средоточіе и твердое основаніе въ лицъ Іисуса. Оно показуетъ полноту благодати и истины не въ Гражданинъ Назарета, но въ Единородномъ Сынъ Отца. Весь свъщъ, озаряющій настоящее, и просвъщающій будущее, сливается

:

въ Інсусъ. Онъ ошкрываентъ невъдомое, раз. ръшаентъ сомнишельное, примиряентъ споры, освящаентъ скверны, укръпляентъ слабыхъ, насыщаентъ нищихъ, исцъляентъ больныхъ, живнитъ мершвыхъ.

Кию хоченть почувсивовань достоннство человѣка, грѣховныя мученія, найши пупь спасенія, постигнушь важносшь закона, увѣ рипься въ любви Ошчей и будущей жизни, проникнушь духъ грядущаго суда, увѣришься въ воздаяніяхъ вѣчносши, котнорая все рас крываетъ, все уравниваентъ; тюптъ долженъ заключишь союзъ любви съ Іисусомъ Хрвсшомъ, Сыномъ Божіимъ. Кито имѣентъ Сына, шоптъ имѣетъ ключи жизни и смерни.

И шакъ, кщо хочешъ видъщь восходъ Въ ры въ полномъ ея свъшъ, шошъ долженъ искащь Сына:

По сю спюрону Сына брежженть разсвыть упра; солнца на небь еще не видно. По шу сторону Сына — вечерній сумракъ. Опять приходить ночь. Всь вы призваны къ шому, чнобъ достигнуть Сына. Никию изъ чаз

земли, даже самый мудрѣйшій не можешь обойшись безъ Сына и сказашь: "я не имѣю въ Немъ нужды!" Нѣшъ, не было, и не будешъ сего; ибо не можешъ бышь Вѣры, кошорая бы досшавляла большій свѣшъ уму, большую чисшошу сердцу, большее согласіе въ жизни, большее сшремленіе къ добру, большее мужесшво въ сшраданіяхъ, большую надежду при смерши, какъ сіе исповѣданіе: "вѣрю, чшо Іисусъ Хрисшосъ есшь Сынъ Божій."

Но не соблазнишся ли кшо нибудь простотою сего исповъданія? Простоту сію сщоль же мало можно обращащь въ упрекъ Хрисшіанской Въръ пошому, чио просшоша сія составляеть высочайшую красоту и наилучшее достоинспиво Христіанской Въры. При шомъ съ сею просшошою соединено богашство. Ежели вы не можете мыслишь' глубоко: то вы однакожъ можетие мыслишь, чшо одинь Сынь Божій двлаешь нась блаженными. И хошя бы вы могли мыслишь глубоко: то вы не можете погрузиться далье неизмъримой глубины сей восхишишельной мысли, чшобы вынесши ошшуда новыя ЧАСТЬ XII. 22

женчужины: далее сей мысли вы не колене углубищься вашею мыслію.

Есшьян вы думаение въ шакихъобсиюященсшвахъ, чшо легко бышь Христанинов, пошому чито для сего пошребна одна Въра во Інсуса; що вы правы. Ибо какъ въ самомъ дълъ легно любищь що, что достой но любви: що сщоль же легко и върнов шому, чпо достойно Въры; даже горази легче; ибо гораздо есшесшвеннве, признавать въ Інсусъ Сына Божія, нежели не привнаващь; горавло легче и есшественнье фр нимань, нежели ошвергань Его благословнія. Только и вы должны согласищься, что сямое есшественное для человъка, уклонышагося отъ природы, есть самое трудное Какъ трудно изъ состоянія зрълой нудро сти перейши въ состояніе дъщства, првнавашься въ невъдънія предъ высшимъ свъ нюмь, ошказыванься ошь самовольного са молюбія, жершвоващь всеми любимыми пред мешами суещносши для благь, кон не суш ощь міра cerol

Изъ сущеснива Въры санъ собою возня

каенть вопрось: "Въруенть ян пім опть всего сердца?"

Въра не исключаещъ дущевныхъ силъ; покрайней мъръ не исключаещъ силы умсшвенной. Во всъхъ способносшяхъ духа, во всей разумной нашей природъ ошзываещся голосъ Въры; и ничшо въ міръ не ошзываещся голосъ въры; и ничшо въ міръ не ошзываещся сшоль громкимъ голосомъ, какъ Въра. Впрочемъ настоящій пресшолъ Въры не заключаещся ни въ умъ, ни въ воображения, ни въ силъ умозаключающей, ни въ памящи, но еб сердиъ: Филиппъ не спрацивалъ каженика: въруещь ли щы ощъ всего разула? Но спращивалъ: въруещь ли щы ощъ всего сердиа? Дъян: 8, 37:

Къ Въръ безъ сомнънія принадлежищъ познаніе, що есщь, познаніе высшей, духовной нашей жизни, и ея въчныхъ ошношеній, ощкрышыхъ намъ во Хрисшъ. И поелику познаніе невозможно безъ мысли, предсшавленій и взаямной связи оныхъ; що и сіи принадлежащъ къ Въръ. Впрочемъ Въра совсъмъ не сосшоищъ въ познаніи. Она сосшоищъ въ шомъ, когда мы бываемъ проникнуты позна-

ність Вожесшвенной испины; когда все наше человвчество бываеть проникнуто небомъ. И такъ Въра соединена съ познаніемъ; но она больше, нежели познаніе. Она созидаеть на основания познанія, но спремишся выше познанія. Она воспламеняешся при свыпь познанія, но ея пламя гораздо свъщаве. Она есшь жизнь нашего познанія, она дышепть въ нашихъ чувсшвіяхъ, владычествуенть въ нашихъ склонностияхъ, стремишся въ нащихъ силахъ, благословляешъ въ дъ лахъ нашихъ. Она вездъ есшь дыханіе человъка и всеобщая пружина его силъ. Яснъе сказашь: шы не имъешь Въры, есшьли Сынь , Божій не живешь въ шебъ, не наполняеть тебя, не управляетть тобою.

И шакъ вопросъ: въришь ли шы ошъ всего сердца, — въ приложении онаго къ обращающимся въ Хрисшіанство и принимающимъ крещеніе, разръшишся на другіе слѣдующіе вопросы: "Въришь ли шы отъ всего сердца? Желаніе кресшишься прямо ли происходить изъ швоей души? Проникло ли лебя слышанное тобою? Такъ ли оно тебя проникло, чщо ты ръщился швердо содер-

жапть оное, послёдованнь оному, жиннь ж умереннь для шого?"

Замътьте сіе, Христіане! Это несказанно важное дъло.

Въра во Іисуса, Сына Божія, принадлежишъ сердиу. Мнънія не составляють Въры; тъмъ менъе лидрованіе, жалкое мудрованіе, желающее постигнуть и объяснять сію тайну всъхъ тайнъ: "какимъ образомъ былъ во Христъ Богъ?"

Въра во Іисуса, Сына Божія, принадлежишъ сердиц. Есшьли ваше исповъданіе Спасишеля не проникло во глубину вашего существа: що вы можеше говорищь: я надъюсь ощъ Него шого или другаго; но не можеше сказащь: я върю.

Въра во Іисуса, Сына Божія, принадлежитъ сердцу, и изъ сердца разливаешся на тъло и душу, на разумъ и чувства, на побужденія и силы. И такъ кто говорищъ: я върю, но не живептъ по Въръ, тотъ лжептъ. Пусть такой человъкъ не заблуждаетъ! Богъ

не попустинъ издъващься надъ Собою! Эта Въра-не Въра. Въра жива,-она зелънъеть, цвътетъ и безпресщанно дълаещъ человъка юнымъ.

Въра во Іисуса, Сына Божія, принадлежишть сердцу; и поелику она живещъ въ вердцъ; що и владычесшвуещъ надъ всъмъ, надъ всею жизнію, – и владычесшвуещъ ве иремънно.

Шипъ Въру, какъ модное плашъе, значищъ вовсе не знашь ее. У шебя нъшъ Сына Божія, ежели нъшъ Спасишеля, ежели шы ве признаещь, чщо внъ Іисуса нъшъ нигдъ срасенія, помощи, мира и блаженства. Но ежели щы Кго имъещь, що и держищься Его; шогда нъшъ ничего для шебя ни на небъ, ни на землъ, за чщо бы щы Его осшавиль.

Върншь ди шы, Хрисщіанинъ? Върншь ди ины, Хрисшіанка? Върнше ди вы ото сердца? Върнше ди ото всего сердца?? Таково сущесшво Въры.

Въра во Інсуса, Сына Божія, и пришонъ Digitized by Google

4

Въра ошъ всего сердца – необходима. Ибо подъ сниъ полько условіенъ человъкъ можеть вступить въ общество. Спасипнеля міра. Безъ Інсуса нъшъ блаженства. И сколь необходимъ Інсусъ для нашего блаженсшва, споль необходима и Въра для общенія съ Іисусомъ. Мы составляемъ собственность Іисуса, когда Его знаемъ, повинуемся Ему, уповаемъ на Него, предаемъ себя Ему и Его царсшву на всю жизнь, насшоя. щую и будущую. Можешъ ли сіе быть безъ Въры? Принимаемъ ли мы шакое или другое ученіе, которое не признаемъ за истинное? Исполняемъ ли какія нибудь правила, кошорыя находимъ неумъстиными? Успокоиваемъ ли себя безнадежными объщаніями?

Но ежели вы должны въришь во Інсуса; ежели вы обязаны находишь въ Немъ все, чшо шолько почишаеше для себя высочайнимъ и любезнъйщимъ: шо кшо долженъ бышь Іисусъ? Можещъ ли Онъ бышь шакимъ же человъкомъ, какъ вы? Не выше ли Онъ всъхъ заблужденій? Требовалъ ли бы Онъ, какъ человъкъ, безусловнаго ощъ васъ уваженія и послущанія? Могъ ли бы Онъ, какъ

просшой человъкъ, ръшишельно поручащься за свои объщованія? Могъ ли бы Онъ, какъ человъкъ, самъ имъющій нужду въ благодащи, основащь въчное примиреніе съ Богокъ и вогибщихъ сдълащь блаженными?

Вы не имъеще Інсуса безъ Въры,-эщо извъсшно. Но спольже извъсшно и що, чщо вы не имвеше Ввры, коль скоро въ Інсусв не признаете Сына Божія. Ежели вы не признаете Інсуса Сыномь Божінмъ: тогда Св. Писаніе не более для васъ будешъ значишь, какъ книга человъческая; шогда къ Церкви не больше будеше вы имъшь довъренносши, какъ и къ урокамъ Философовь; будете гоняться за мечнюю, и що, чщо называете свътомъ Божінмъ отъ Сіона, не будешъ свъшъ небесный, но обыкновенное земное мерцаніе; шогда основаніе, на кошоромъ сшонще, и которое почищаете каненною скалою, морскія бури презирающею, не будешть неразруниясый гранинать, но зыбучий песокъ. Тогда не льзя буденть понящь, къ чему служащь олшари и шоржеспивенные нраздники, къ чему служанъ освящающія воды крещенія и муропомазаніе, и прочіе планен-

1

ные, слезные объщы жизни и смерши. Съ шакою Върою, которая вовсе не есть . Въра; ибо не имъешъ никакого лучшагоза себя поручительства, кромъ изобрътательносши человъческой, съ шакою Върою можеше ли вы прошивосшоящь удовольсшвіямь плоши, шоржесшвовашь надъ ударами злой судьбы, возноситься превыше ужасовъ смерши? Ежели Інсусь не есшь Сынь Божій; шо будушть ля въ вашихъ глазахъ имъшь, и могупть ли имъть какую нибудь важность сін Его слова: Я есль путь и истина, воскресеніе и жизнь; кто во Меня върусто, тото будеть живь, хотя и умреть? И на чемъ будешть основана ваша надежда, ежели вы следуетие оному гласу, васъ призывающему: Идите ко Мнъ всъ труждающіеся и обремененные, Я вась упокою!?

И шакъ имъйше Въру! Въра досшавляещъ намъ блаженсшво. Но смотрише, чшобы ваша Въра запечашлъвалась дълами неба. Въра не доказываемая дълами не есшь Въра; а пошому и не дълаещъ насъ блаженвыми. Она не приносищъ никакой другой пользы, кромъ июго, что иръ надъ нею ругаетися, и люди попираютть ее ногами.

Часто говорять, будно Христіанснью требуеть одной Въры, и болье ничего. Кщо разсматриваенть Въру съ нашей щочки зрънія, шошъ имфешъ все право щакъ говорнию. Поколику Хрисшіанство требуеть Въры, потолику требуеть высогайшаго, къ чему только человъкъ способенъ. Подробныя правила нравственности Въра почитаещъ для себя излишними, не пощому впрочемъ, будтобы Христіанинь не имьль нужды въ добродъшели; но пощому, что Въра сама въ себъ есть источникъ всъхъ добродъщелей. Въ комъ живешъ Інсусъ, тотъ самъ для себя есть законъ; Учитель его располагаеть его волею и двлами. Скажемъ болве – върующи не шолько самъ для себя есшь законо, но и духо, по внушению коего онь изъясняещь законъ, и слъдуетъ закону. Можетъ ли быть въ жизни шакой случай, когда бы онъ соверменно не исполнилъ що, чшо должно? Моженть ли съ нимъ случищься въ жизни шакое искущеніе, чтобы онь не чувствоваль силы и не имълъ мужесшва исполнишь на-

мъренія Господа, вопреки посивлніямъ безумія и кознямъ ада?

И шакъ скажемъ вмвсшв: въ очахъ Іц. суса Хрисша одна Въра имвешъ свою цвну и досшоинсшво, а не двла. Ибо не Въра заключаешся въ двлахъ, а двла въ Въръ, Можно и безъ Въры шворнить двла досшойныя удивленія міра и полезныя для міра; но не льзя имвшь Въры, не. льзя имвшь въ себъ Сына Божія шому, кщо не имвешъ стремленія бышь послвдовашелемъ Хрисшовымъ,-спремленія, кошорое бы ошкрывало себя во всъхъ обсшоящельсшвахъ жизни и въ безчисленномъ множесшвъ двлъ Божіихъ. Дъла сущь плодъ Въры, а Въра-корень двлъ.

Въ семъ-шо сосшоншъ необходилость Вѣры. Вошъ причина, почему въ первыя времена Церкви довольсшвовались, и могушъ довольсшвовашься во всъ времена Церкви шъмъ, чшобы ошъ людей, желающихъ всшупишь въ союзъ со Хрисшомъ и Его Церковію, получать досшашочный ошвъшъ на сей вопросъ:,, върищь ли щы въ Сына Божія.

Обрашимъ послъдній взоръ на происхожденіе Въры.

Упомянаемый въ Апосшольскихъ дъяніяхъ каженикъ пригошовленъ былъ къ Въръ путешествіемъ своимь въ Јерусалимъ, чшеніемъ Св. Писанія, любовію къ исшинъ, и нанпаче добрымъ расположениемъ сердца, ко торое не только не разлучно съ пламевнымъ желаніемъ созерцанть Божественное, но и есшь источникъ сего послъдняго. Сей каженикъ, конечно былъ человъкъ добрый; иначе не могъ бы онъ слушать проповъдь Филиппа съ шакимъ нешерпъливымъ желаніемъ спасенія. Впрочемъ Въра его родилась срезб проповѣдь, а не отб проповѣди. Ибо въ послъднемъ случаъ не нужно было бы Филиппу его спрашивать: въришь ли шы опть всего сердца? Въра его пришла опъ Бога. Ему говориль не Филиппъ, но Духъ Божій чрезъ Филиппа. Всякое благое даяніе и всякъ даръ совершенный приходишъ свыme, опъ Опца свътовъ. Можептъ ли же Въра, сей великій даръ, быть даромъ другой руки, а не десницы Божіей?

Естьли вы, Хрисшіане, хотите имъть Въру; що идите прямо къ дверямъ. Толкущему Господь отверзаетъ. Но вы не стоите у дверей, ежели думаете, что для въры довольно ходить въ Церковь, читать Св. Писаніе, заниматься дълами до тъла касающимися, образовать умъ и пр. Ежели струя Въры течетъ въ сердцв и изъ сердца: то очистите свое сердце. Это главное дъло. Господь входитъ въ топтъ домъ, гдъ Его ожидаютъ, то есть, гдъ нътъ нечистыхъ духовъ.

Равнымъ образомъ не прямо у дверей стоитъ тотъ, кто собственнымъ искуствомъ или силою хочетъ помочь самому себъ тогда, когда онъ болъе всего имъеттъ нужду въ помощи Божіей. Ежели Въра есть даръ неба: то не вручайте ее плоти и крови. Почувствуйте, сколь не достаточно для васъ заниматься однимъ изученіемъ. Признайте свою нищету и бъдность. Углубляйтесь во всъ скорби сего сознанія. Приступайте къ Богу съ сниъ воздыханіемъ: "Господи, помоги мнъ!" Обращайтесь къ Нему сегодня и завтра, обращайтесь

каждый день и на цълую въчносшь. Ежели алые люди могушъ сообщашь своимъ дъшякь благіе дары; що кольки паче Ошецъ небесный дасшъ Въру, сей великій даръ, сей задогъ Свящаго Духа шъмъ, которые его просящъ

Впрочемъ ежели для васъ удивищельно, что вы съ одной стороны должны трудиться для Въры, забощясь о своемъ спасенія, какъ будню бы Въра была плодъ од ной сей вабощливосши, -- съ другой безпреспанно молиться о Въръ, какъ будно она есшь прямо дарь небесный, и приходишь безъ всякаго со спюроны нашей содъйствія: шо знайте, что и я называю сіе удивишельнымъ. Впрочемъ удивишельное не есть еще спранность. Въ областии Въры иного чудесь. Кию можеть сорвань завьсу съдуховныхъ шаинсшвъ? Разръщишь загадку жизни-значило бы пережить жизнь, человых сдълапь не человъкомъ, небо смъщащь съ вемнымъ прахомъ. Въшръ дуешъ, гдъ хочешь, и ты слышищь его дуновеніе; по не знаешь, ошкуда приходишъ, и куда идешъ. Такъ бываешь и съ человъкомъ, рожденнымъ ошу

Духа. Это тайна и-тайна великая. Мы внаемъ одно то, что Богу свойственно давать, а человъку принимать. Богъ никогда не престанетъ давать; человъкъ всегда будентъ принимать.

Такъ посшупайше и вы. Молитесь о Въръ, какъ будшо бы вы ничего не могли болъе дълашь, какъ шолько молишься. Трудитесь для сшяжанія Въры, какъ будшо бы вамъ надлежало зарабошашь ее. Одному просящему, кошорый вмъсшъ и шрудишся, одному шрудящемуся, кошорый вмъсшъ и просишъ, ошверсшы враша жизни, ошверсшъ рай Въры.

Въ семъ-що свѣшь являещся намъ начало Въры.

Digitized by Google

**344** 

VII.

## СЛОВО

## въ день Святителя Николая.

Блажени ниціи духомо: яко ваше есть царствіе Божіе. Лук. 6, 20.

Блаженны нищіе духомъ! На нихъ первыхъ осшанавливается Божественный взоръ Спасипеля, пришедшаго въ міръ для шого, чшобы содълащь блаженнымъ весь родъ человъческій; - имъ первымъ возвъщается небесное блаженство. И Той, то есть, Господь . Інсусъ, возведо оти свои на ученики своя, елаголаше: блажени нищіи духомд. А гдъ крошкій и ободряющій взорь Спасишеля, шамъ спасишельное ощущеніе близоспи царсшвія Божія. Что есть для насъ царствіе Божіе здесь — на земле, какъ не благодашное сосшояніе духа, въ кошоромъ мы, ощущая близосшь Господа, ясно сознаемъ, чшо Онъ взираешъ на насъ окомъ любви и милосердія, и можемъ восхищашься сладосшію шаковаго воззрвнія? Чшо будешь для нась царствіе Божіе на небъ, какъ не наслажденіе Вожесшвеннымъ лицезрѣніемъ, — лицезрѣніемъ живымъ, кошорое не будешъ, какъ нынѣ, зашьмѣваемо грубымъ покровомъ плоши? И шакъ блаженны нище духомъ: ибо ихъ есшь царсшвіе Божіе.

Не ужели мы, при семь, осшанемся шокно хладными созерцашелями туждаго блаженсшва? Обрашимся умомъ и волею къ Божесшвенному Слову о нищетъ духа, дабы шакимъ образомъ и намъ удосшоншься возвъщеннаго Спасищелемъ блаженсшва.

Человѣкъ нѣкогда былъ весьма богашъ духомъ. Божественный свѣшъ въ разумѣніи, швердал и непреклонная правоша въ желаніи и дѣйсшвованіи, чисшый и свяшый пламень въ чувсшвованіи были неоцѣненныя сокровища духа, коими обладалъ шогда человѣкъ. Но грѣхъ похишилъ у него все сіе: повергъ его во мракъ, безсиліе и нечисшошу, — и человѣкъ до шого обнищалъ духомъ, чщо весь сшалъ плошію.

Чтожъ, ужели Спаситель ублажаетъ сію самую нищету духа? Ужели люди, не имъю-Часть XII. 23

щіе духа, (Іуд. 19.) люди плопискіе ноги имъть право на получение царствия Боли Нъшъ, плошь и кровь царсшвія Божія в слъдовать не могутъ. (1 Кор. 15, 50.) Та обитаеть свыть неприступный, коеют не объименть. Тамъ Господь кръпкій и си ный; слъдственно все немощное от удалишся. Тамъ свящосшь всесовершени сладственно ничшо скверное и нечин не войденть туда. По сему нищета ла коей Спаситель усволенть царствіе Бал. совсъмъ внаго рода. Такъ, шъ шокио ши духомъ блаженны, кон вполнъ чувсшыта сію нищету, сію крайнюю бъдность свот. духа. Блаженна ша ницеша, кошорая ме сознаеть и живо чувствуеть себя. Блажен ибо ею возвращается и сохраняется воч щенное богатство духа; — ею начинается ! совершается обновление нашего духа.

Въ самочъ дѣлѣ, есшьли кто войдетъ себя и увидишъ все зло опустошена, ще чиненнаго грѣхомъ; есптьли кто жаво во чувствуещъ, что онъ весь плошянь, то нѣшть гъ немъ даже и начатка духа, кото рый бы, хощя сквозь завѣсу, показал ел

\$

ту страну, въ коей онъ долженъ жиль въчно, що царство блаженныхъ духовъ, къ коему должно весши его предвъчное назначеніе; естьли кто, говорю, живо то возчувствуеть: що уже ли не разорветь всъхъ узъ плоти и не прибъгнетъ къ Отцу Духовъ (Евр. 12, 9.) съ кръпкимъ моленіемъ, дабы Онъ послалъ Духа своего Всесвятаго и обновиль въ немъ жизнь по духу? Кому пріяшно жить во мракъ? и ктожъ, по сему, узръвши шу глубину духовнаго мрака, въ которую вовлекло насъ пагубное обольщеніе, не возопіеть къ Опцу свътовъ: Господи! пошли свътв Твой и истину Твою, да ведуть онв меня на святую гору Твою и во обители Твои! И такъ блаженна та нищета, которая познаеть себя и возопіеть о помощи. Милосердый Богь, нъкогда устами Свящаго Пророка объщавшій излишь Духъ свой на всякую плоть, (Іоил. 2, 28.) не закоснить послать ей онаго. Небесный источникъ свъта, готоваго озарнить всякую тьму, уже ли заградится отъ того, кшо со всъмъ усиліемъ будетъ искать духовнаго и истиннаго просвъщенія, дабы увидъть пушь къ небесному отпечеству, и ишти по

347

немъ? Такимъ образомъ попнерянное боли сшво духа возвращаешся; человѣкь, ком няясь духомъ оптъ преизобилія Духа Бола уже начинаенть вкушать силу грядущато в ка, шакъ чно ошвергаентъ удовольсшви ы ши, конторыя не могупъ ни насыщи б ауховнаго алканія, ни утолить его ла ной жажды, которыми онъ теперь шоша ся. Онъ ищетъ манны духовной, истин живошнаго хлъба, сходящаго съ небец 1 спѣшно идепъ къ исшочнику воды же Словомъ, его умъ озаряенися свѣшов в бесъ, и въ сердцѣ его, кошорое досель и ло вмѣсшилищемъ всякихъ нечисшоть в чинаешъ возгарашься огнь свяшой 1063 могущій попалинь и истребить все 🕅 стое и скверное.

Но да не возмнишъ кщо любо при сель что въ дълъ нашего обновленія не пулы наши пособія, усилія, моленія. Богь, по ж изреченной благосши своей, всегда хощем сообщишь намъ дары своея благодащи, всё да хощенгъ озаришь насъ свъщомъ свопы согръщь наши сердца своею любовію: но есль ли милующій для шого, вщо не хочещь ук

l

ляшь? Есшь ли дарующій для шого, кшо не хочеть просить и принять? Посему кто не ощущаеть потребности въ высшей жизнивъ жизни духовной, кшо хочешъ осшаващься человѣкомъ плошскимъ; на шомъ во вѣки не почіеть Духь Божій. Не имать Духо Мой пребывати во селовъцъхо сихо во въко, зане суть плоть. (Быш. 6, 3.) Кшо знаеть Источникъ испиннаго свъта, но не идетъ къ нему и безпечно бродишъ въ своей шымъ, кто спокойно спить подъ бременемъ расшлънной гръхомъ плоши и не пробуждаешся онть сна своего; тогововѣки не озарить свѣть Інсуса Хрисша. Ибо сказано: встань спящій, воскресни изб мертвыхв, то и освътитв тебя Христосъ. (Еф. 5, 14.) Кто не хочешъ ощдать сердца своего Богу для того. чтобы оно, по дъйствію Его всесильной благодаши, прешворилось въ сердце плошяное; у шого оно навсегда и осшанешся сердцемъ каменнымъ, невъжесшвеннымъ, мрачнымъ, чуждымъ жизни Божесшвенной. И шакъ неизреченно блаженна ша нищеша духа, кошорая, познавъ и живо возчувсшвовавъ крайнюю бъдность свою, возопіеть о помощи. Ею начинается обновление нашего духа.

Ею оно должно и совершишься. Гри ирачнить и свъщлые дни благодашнаю 🗤 вленія духа; и расшленная грехомъ вые нан совстмъ осшанавливаешъ обновляет человъка въ спъянія его духовной жаз шакъ какъ неръдко бывающъ люди, кон чавъ духомъ, оканчивающъ площію; (Гал. 5,5 или, по крайней мъръ, весьма часто 200 ему чувствовать всю силу зла, причине го гръхомъ, шакъ чшо онъ болъзнеяно 500 еть съ Апостоломь: белный а селовый избавито меня ото сего тъла смр (Рим. 7, 24.) Наше сердце ость слабы весьма ненадежный сосудь. Что сказать другихъ гораздо сильнъйшихъ врагахъ, <sup>ков</sup> рые всячески силяшся совращишь нась d пуши обновленной жизни? Чтоже долже лашь человъку, дабы онъ могъ сохраня ввъряемое ему сокровище духовное? Исыр но признать немощь и безсиліе свое, и повъдащь силу Божію, или, въ слъдъ за Ал столонь, оплакивающимь борьбу духа сые го съ плотію, прирожденное безсиліе перы го и насиліе послёдней, восклицашь: благо дарю Бога моего Іисусомо Христом<sup>ь [ж</sup> подомв нашимы! (Ст. 25.) Въ санонъ ды

нъшъ мъсша, гдъ бы человъкъ безопасно могъ положить богатство неба, когда энъ оппвсюду окруженъ врагами, кои могушъ похишищь оное, що самая необходимость не должна ли научить его всякое благо, сходящее свыше, ввърять для храненія самому даятелю- Богу? И блаженъ, кто ощутитъ сію необходимосщь, кшо признаеть свою бъдность. Ибо сила Божія во немощи совершается. (2 Кор. 12, 9.) Его Божественная благодать, подобно потоку, съ высощы горь быстро низвергающемуся въ долы, съ высопны небесъ, въ безмърномъ обилін изливается въ дущи, которыя произвольно признають себя бъдными. Слиреннымо даетд Господь блаеодать. (Прит. 3, 34.) Таковое признание прирожденной намъ немощи и бъдности никакъ не изключаетть нашей дъяшельносни: оно полько находишъ въ ней не силы свои, но силу Божію; оно научаешъ насъ, чпобъ мы всякое добро относили къ Вогу, всякую добродътель совершаемую нами приписывали не себъ, но благодати Господа, всюду дъйствующаго силою своею, и зръли бы въ себъ одинъ гръхъ,

одно инчиюжество. Равно и шощъ, кщо т хочепть признать таковой немоци, ош личаетися не особенною какою либо и уси ною двяшельносшію, но швить, чшо сов шивъ нъсколько добрыхъ дълъ, забывне о благодашель своемъ Богь, и въ буйни ослъпленія мечшаеть, чию онь уже бога и ни въ чемъ не имвешъ нужды. Но м таковому! Онъ поверженъ будетъ въ 🕅 бъйшую шьму! Токмо шошъ, кию смирлен себя въ сердцъ, вознесенъ будептъ! И ш неизреченно блаженна духовная нище которая знаеть себя. Она есть незый мое основание и неусыпный спиражь вслы добродъшели;-она есшь единсшвенный вст никъ нашей силы, богашенива, свъща, сла Всъ нсщияно великіе мужи на семь осе ваніи воздвигли зданіе величія своего, в ты на высшую сшепень совершенсшва духовы были поставляемы, шемь более и бол пеклись о укръпленіи онаго основанія. М ацамъ при непосредственной бесъдь с Вогомъ называлъ себя землею и пеция (Быш. 18, 27.) Давидь изключаль себя на изъ общества человъковъ и называль 👳 -вемъ. (Псал. 21, 7.) Апостоль Павель, сто

на высощѣ недосязаемой, хвалился шолько немощами своими. (2 Кор. 12, 1-5.) Послѣ сего, что мы должны подумать о себѣ и сказать, мы, отъ главы до ногъ покрытые струпами грѣховными? Стяжимъ убо духовную нищету; признаемъ свою бѣдность и ничтожество.

Господи Вседержишелю! Ради молишвъ Свящишеля Твоего Николая, стажавшаео нищетою богатая, сошвори съ нами знаменіе во благо! Сошвори, чшобъ мы, есшьли еще не познали бъдносши духа своего, познавъ оную, взыскали богашсшва Твоего, и принося Тебъ Твоя ошъ Твоихъ здъсь на землъ, сподобились и на небъ величащь силу и славу Твою! Аминь!

Digitized by Google

354

#### VIII.

#### • ПИСЬМО КЪ ИЗДАТЕЛЯМЪ

## Почтеннъйшіе Издателя!

Есшьли сіе письмо соотпевниствуеть ли издаваемаго Вами Хрисшіанскаго Чтене по покорнвище прощу помвстищь ео в своемъ журналв: ибо я свидвительствуюсь ввстію, что не имвю другаго ванврен какъ возблагодарить Господа за милость Е: къ грвшнику, и принести пользу ближет

Я рожденъ по милосши Божіей в рянскомъ сословіи. Но будучи опредѣленъ пяшнадцашомъ году возрасша въ службу, і по крашкосши времени воспишанія моет і ученія на казенномъ иждивеніи, не мог і приобрѣсши основашельныхъ правилъ и знань кошорыя руководсшвующъ человѣка къ () дущей общесшвенной и собсшвенной польк

Вскорѣ насшавленія, внушавшіяся в у лищѣ, были забышы. По несчасшію не бых около меня ни роднаго, ни друга, кщо бы

Digitized by Google

объ нихъ напоминалъ, а оптъ сего необузданная свобода, любезная для легкомысленной молодосши, и самолюбіе, шолико свойственное поверхностнымъ знаніямъ, содълли меня игралищемъ, а потомъ рабомъ всѣхъ гнусныхъ страстей. Постоянное чтеніе романовъ дѣлало во мнѣ страсти си постоянными и столько усиляло чувственность, что всѣ понятія запушались и истина затьмилась.

Невѣдѣніе пользы происходящей оптъ шочнаго исполненія обязанносшей, поселядо во мнѣ небреженіе къ исполненію ихъ и давало мнѣ случай, убивашь весьма много времени безъ пользы, или со вредомъ себѣ и ближнимъ. Чувсшвенносшь влекла меня искашь съ жадносшію удовольсшвій, предсшавляемыхъ разврашною и необузданною волею; міръ, обаяя разсудокъ своими прелесшями и предсшавляя ихъ невинными, побуждалъ меня приносишь ему безчисленныя жершвы, а безуміе наклоняло меня искашь въ вещахъ и людяхъ помощи и благъ, кощорыхъ они дашь мнѣ не могли.

355

Невѣріе поселяло во мнѣ пагубное раво душіе и холодность; а часшо и вовсе ыл пящало мнѣ исполнять главнѣйшую облан ность, молипься щедрому подашело всы благъ Богу. Благочестіе ближняго считл я ханжествомъ; успановленія нашей прославной Церкви считалъ политическихъ мысломъ людей; но что всего хуже, и что есть крайнее безуміе и ожесточеніе всірія, Слово вѣчныхъ истинъ почиталь и з Словомъ Божіимъ, но словомъ человѣческого

Со всъмъ шъмъ и среди шаковаю иско шія долгошерпъніе Божіе не осшавляеть и довъка! Нъкошорыя обличнительныя рътен изъ Слова Божія, коего я во все не читаль зашвердившіяся въ умъ посредсшвомъ сла и укоризны совъсши, возбудившіяся по и ръ всшупленія моего въ совершенныя лиц, приводили иногда въ смущеніе душу мою; и невнимашельносшь къ сему спасищельной гласу и вообще къ наблюденію за свою сердцемъ, препятиствовали дъйствію быль даши. Сколь часто при познаніи Бога, всю въдуемаго мною хладною и лънивою нара.

٩

١

общественныхъ и наипаче самой моей жиз. ни собышіяхъ, перстъ Божій и гласъ Его, призывающій къ обращенію; но невѣріе смъжило глаза мон, запыкало уши и пошемняло разсудовъ. Неудовольствие прошивъ самого себя и другихъ погружало въ уныніе и часпто влекло къ самому оптчалнію. Въ семъ гибельномъ положении проводилъ я лучшіе, полезнъйшіе годы моей жизни. Я бъдсшвовалъ и шемъ опаснее, чшо не зналъ сущноспли моего положенія и конечно бы не повъриль, есшьлибъ кщо мнѣ сказаль: чно я невърный, слъпой, глухой, прокаженный, мершвый; чшо я не ищу и не вижу средствъ освободиться отъ тяжкой Египетской рабошы, въ кошорую вовлекла меня окаянная моя воля, управляемая есптественнымъ разумомъ и княземъ шьмы. Еще менъе бы я новърилъ, чщо мое Богопочшеніе есшь смъсь невърнаго язычества, жертвующаго страсшямъ; стропшиваго и ожесточеннаго Іудейешва, требующаго знаменія; и гнуснаго фарисейства, прикрывающаго наружностію внутренній смрадъ.

Но великъ Богъ исповъдуемый въ Пресвя-

той, единосущной и нераздъльной Тройн Онъ Единъ шворилъ, шворишъ и будетъ ща ришь чудеса Господомъ Імсусъ Хриснов Святымъ Духомъ! Господь умилосердился бъдственному моему положению и посъщи меня въ одно время шяжкою скорбио и она ною болъзнию. Врачь принялся за мое щы но я думая о немъ, препетиалъ будущноста которой не отвергалъ никогда. Внутрены тоска побудила меня искать помощи въ Слвъ Божіемъ. Я взялъ и томъ сочинени бо женнаго Митрополита Михаила, и Бесьз сего достойнъйшаго Пастыря Церкви Хр стовой о истинномъ покаянии, потряси из внутренность.

Милосердіе Божіе возставило меня ога одра болѣзни искуствомъ добраго врача Дре стіянина, скорбь мою обратнило въ радоста и начало располагать сердце мое къ призи тнію въры и познанію Того, коего исполдуютъ небо и земля, и коего трепецита небесная, земная и пренсподняя. Слава Го споду, открывающему Словомъ своимъ ве въжество въ разумъ, которымъ я кичил(я.) Слава Господу, сподобляющему видъть язы

нанесенныя внутреннему человъку преступною моею волею! Слава Господу, влекущему меня къ подножію спасительнаго своего Кресща, вопіять съ мытаремъ о помиловавіи!

Обращая взоръ мой на прошекшую мою жизнь, дивлюсь бездив долгошерпенія и благоутробія Божія, избавлявшаго меня отъ пысячи бъдъ, въ которыя влекли меня безуміе, ожесточеніе и пылкость монхъ страсшей. Такъ, жизнь моя была жизнь неблагодарнаго блуднаго сына, промънявшаго благословенный опщовский домъ на жишье съ свиньями (страстями), дабы питаться ихъкормомъ. Признаю себя ограбленнымъ, изъязвленнымъ и брошеннымъ разбойниками пушникомъ, къ кошорому явился милосердый Самарянинъ для избавленія и перенесъ въ госшинницу слова своеѓо до вшораго своего пришествія. Дивясь таковому милосердію, не знаю, почему Онъ обрашилъ на меня окаяннаго милостивый взоръ свой; но удостовъряюсь, чшо Онъ не желаетъ смерши гръшника и ждетъ съ терпъніемъ обращенія, дабы излишь на него свои милосши. Исшинно, умъ шеряешся въ безднъ любви, явленной

Господомъ человъчесшву въ великомъ дълъ искупленія. Сіе чувсшвованіе при увъревносши во всемогущество и милосердіе Спасишеля подкръпляенть немощнаго въ шрудъ совлекать вешхую одежду и надъвать новую. Слава Господу, пришедшему въ мірь гръшныя спасти, ощъ нихъ же первый есмь азъ!

Прилъпленіе къ Слову Божію по внушреннему убъжденію, чшо въ немъ единсшвенно заключается исшина, пупь ко спасеню, премудрость и правила къ прохожденію жизни во всякомъ званіи и сосшояніи, производипъ во мнъ по милости Божіей слъдуюція дъйствія:

Поселяешъ и укореняешъ сшрахъ Божій и мысль о вездвсущін и сердцевѣдѣнін Божіемъ.

Возбуждаенть желаніе молипься и исполиящь обязанносщи, налагаемыя православною нашею Церковію для приобрѣшенія шого инра, кошораго никакое земное благополуie, власть и человъческая философія дать с могушь.

Побуждаеть къ повиновенію начальникамъ, спановленнымъ властямъ, къ уваженію старцихъ и исполненію званія по страху Бокію, по совъсти и по долгу присяги.

Отрываеть сердце от міра и его суепы, и дълаеть уединеніе не только снонымъ, но и пріятнымъ.

Убѣждаешъ дѣйсшвовашь на домочадщовъ, не сшолько словами, сколько примѣромъ, даъ́ы и они уклонялись ошъ пороковъ, свойсшвенныхъ ихъ сосшоянію. Сіе правило дѣйсшвуешъ на нихъ болѣе, чѣмъ многолѣшняя моя сшрогосшь, кошорая не могла породишь въ нихъ ни спраха Божія, ни вѣрноєши и усердія ко мнѣ.

Располагаещъ видъщь въ ближнемъ собраша и оказыващь ему пособіе по возможносщи.

Убъдивъ въ мереосния дерзскаго наруше-Часть XII. 24

нія заповідей Господнихь, даешь возки носпь исполнять седьмую, въ безбрано состояніи.

Раждаенть шерпвніе, безъ коего нё пол трудно, но и невозможно двло спасенія, побуждаенть борошься съ внутренния на гами, особенно самолюбіемъ, ищущини си клонищь меня опть праваго пущи.

Оно же побудило кинушь въ отонь и дившіеся въ библіошекъ моей сочиненія Вы шера, Гельвеція и Руссо, кошорыхъ ве сшіе и софизмы разсъяли ияшежный дъ терзавшій народы, и духъ укоревившій въ Хрисшіансшвъ.

Убъжденный собсивеннымь опынюмь, въшъ человъку блага безъ испинной Вызи желая онаго ближнему, къ вамъ Оща и Машери обращаю мою усерднъйшую пробу. Есшьли вы недовольны собою, дрибу. Есшьли вы недовольны собою, дридругомъ, дъшьми; есшьли жалуешесь на идей, времена, обсшоящельсшва и ищеще сокойсшвія и благъ внъ себя; що ваши илія безполезны, пошому чщо преступно-

и не пресплупныхъ желаній нашего сердца ничто, кромъ познанія и любленія Творца Спасишеля нашего, удовлешворишь не Ħ можешъ. И шакъ, есшьли ваше сердце шоскуешъ, есшьли ощущаете въ немъ пустошу и слышище укоризны совъспи; що дайте въру сему благословенному гласу вопіющему въ пустынъ сердца: исправте путь Госполи, приближилось царствіе небесное. Высочайшее благо, цвль небеснаго посольства Господа нашего - состоящее въ примиреніи съ Нимъ и мирной совъсти, - благо, для котораго мы созданы и котораго никакая человъческая мудросшь поселишь въ насъ не въ силахъ, можемъ и мы приобрѣсшь по мъръ трудовъ, которые приложимъ къ его снисканію. Вспомнимъ дъла, слова и поиышленія пропіскшей нашей жизни; вникнемъ безпристрастно въ самихъ себя; разсмошримъ свое неукоризненное, или какъ думаемъ, лучшее противъ другихъ житие; ошложимъ мнимую нашу праведность, гордость, умствованія, безпечность, пагубную Авносшь, и шогда Слово Божіе проницающее Ао косшей и мозговъ, представя намъ въ върномъ зеркалъ самихъ себя, освъшишъ и

укаженть пушь, которымъ мы, странники временной жизни, должны идпи къ въчной, блаженной, для кошорой сошворены. Возымьемь искреннее желаніе познать Господа Інсуса Хрисша, единсшвеннаго Спасишеля и насшавника нашего, и швердую рѣшимость слѣдовать за Нимъ безъ лукавства, ибо никто взявшийся sa соху и оглядывающійся назадо не управито себя во царствіе Божіе. Мы призваны къ тому во святомъ Крещеніи, то есть: ненавидеть грехъ, въ коемъ родились, исполнять заповѣди Господни, и, борясь съ смершельными нашими врагами, досшигашь въ мвру возрасша и совершенія Хрисшова. Есшыя намъ кажешся сіе шруднымъ и не возможнымъ, що вспомнимъ, чщо Господь нашъ всеи благодашь ниспосылаемая Иль могущъ чрезъ Духа Свяшаго всеспльна. Онъ быль, есть, и въчно будеть. Все человъческое не върно, но Его слова върны, непреложны, въчны. Безумныхъ дълаешъ Онъ мудрыми, слабыхъ сильными, гръшныхъ свящыми. Предавъ себя люшой и поносной смерши, ошъ кошорой содрогаешся природа, для искупленія всего рода человъческаго изъ гръховнаго рабсшва, Онъ желаешъ всъмъ вос-

пользоващься сею величайщею изъ всвхъ милостію, слушаеть, наставляеть, любить и благословляеть техь, которые въ болезни сердца своего къ Нему взывающъ и на Него возлагають свое упование. Возлюбивь насъ безмърно, чего мы никогда ничемъ и заслужишь не можемъ (ибо Онъ любилъ насъ прежде, нежели мы Его познаемъ), Онъ ничего не шребуеть опть насъ шяжкаго, да и чего можешъ шребовашь чадолюбивъйшій и богашъйшій ошець ошь сына и дочери, кромъ любви и благодарносши. А какъ сій священныя чувсшвованія должны исшекать изъ сердца, а не изъ головы, то и въщаетъ: сынд, дай мнв сердце твое за всв милосши тебъ оказываемыя и за все богашство наслъдства тебъ уготованнаго. Приглатая насъ взящь свое иго, назвалъ его блаеимо пошому, чшо даруешъ въ немъ и съ нимъ величайшія блага, и бременемо леекимо пошому, что въдая напу немощь, Самъ помогаешъ его несши.

Испышаемъ и изслъдуемъ посредсшвомъ Слова Божія, въ испинной ли въръ мы спюимъ и живемъ? Спанемъ прудишься при семъ

Digitized by Google

руководишель, располагашь жишіе своена мяповашь въчную испину, что втра бы добрыхо дело мертва и любовь ко Бон беза любви ко ближнеми ложна. Не ш нищъ Вогъ къ призывающимъ Его въ ишнь. Миръ и благословеніе Его водворящи между нашими двшьми и перейдушь на ща ввъренныхъ нашему управленію, кощи бъдствують опть нашего безпушнаго же соблазняющаго ихъ и распільвающаго. Р. судокъ вдаль у нихъ не простираещся, (п большею частію руководствуются зрые и слухомъ; а сіи чувства при ограниченнога испиннаго просвъщенія и сроднаго ке человъчеству растльнія, обыкновеню 🖻 полагающъ принимащь ложь за исшину, побуждающь ихъ подражащь нашей гордош злословію, суециносния, скрышносния, ля итрію, праздности, удовлетворенію пра тей, дености и другимъ порокамъ. Къ в корененію же зла и внушенію добра, ше дый примъръ старшаго дъйствуеть на мы шаго гораздо сильнье, чъмъ слова, кошоры и безь щого уносящся въщромъ. И шахь есшьли не любовь явленная намъ въ в искупленія, въчные объщы Евангелія и и

эсердіе шерпящее нащимъ неправдамъ; шо, э крайней мъръ, пусшь благословенія йзръэнныя Богомъ исправящъ жишіе наше. шор. 28, 1-13.

По исшинъ шяжело, чщо мы, имъя сиюльо выгодъ и преимуществъ, исплекающихъ пъ просвъщенія, корокное не шокмо не элжно вредишь благимъ нравамъ, но и усуубляшь удобсшва въ жиши и дъдани дора, есшеснивенно и правственно бъдствумъ щакъ, какъ ощцы нащи не бъдствова-Опъ чего же сіе происходищь? Опъ и. пого, чшо по невимашельносши нашей заываемъ Бога, во зло употребляемъ всѣ Его ары и прилъпляемъ сердца наши къ суетъ всему временному, какъ къ богамъ, и какъ бы не върили другой жизни. Наружно мы Ему покланяемся, но сердца наши далеки ать Hero. Вспомнимъ, сколько разъ мы роппали въ день печали, чшо Онъ не внялъ иоленію нащему? Но Онъ будучи сама любовь, и любовь, каковой и самый чадолюбивъйщій ощецъ не можешъ имъть къ своимъ двшямъ, можешъ ли слушать не любящихъ Его? Можемъ ли опровергнушь ис-

шину, чию любовь къ Богу должна свидьшельсинвовашься и показывашься дѣлами, а не одними словами? Есшьли же вѣримъ и должны вѣришь, чшо Онъ и правосуденъ и чшо пошребуешъ съ насъ, Хрисшіанъ, сшрожайшій ошчешъ, чѣмъ съ язычниковъ; шо еще хуже дѣлаемъ, нарушая безсшрашно заповѣди Господни, поблажая себѣ во всемъ и ошлагая исправленіе своего жишія: ибо не можемъ знашь, продлишъ ли Богъ нашу жизнь хошя на одинъ годъ. Продолжашь же жишіе съ правиломъ: ѣшъ, пей, веселися, и въ мнимой нашей праведносши, при одномъ и шо хладномъ исполненіи наружныхъ обрядовъ Религіи, ей, ей, опасно,

Есшьли у насъ есшь малольшныя дени, кошорыя некогда соделающся намъ въ оправданіе или осужденіе; що начнемъ, какъ можно, раньше свящь въ сердца ихъ сшрахъ Божій до начашія ученія, и во время онаго, и поселящь ошвращеніе къ лени и нраздноспи, машерямъ всёхъ пороковъ. Сщанемъ вкоренящь въ юный умъ, чщо Богъ есшь Ошецъ, видящій всё дела ихъ и помышленія, коего обманущь не можно. Важно сіе для

нихъ, ибо заптверженное въ юносщи никогда не забываешся; сіе принесешъ пло́ды въ свое время и насъ ушѣшишъ въ сшаросщи, каковаго счасшія Ошцы и Машери руководсшвующіеся одною плошскою любовію, поблажающею сшрасшямъ, прихошямъ и своенравію дѣшей, никогда имѣшь не могушъ. Они, несчасшные, не знаюшъ, а можешъ бышь и не вѣряшъ, чшо, уподоблялсь Первосвященнику Иліи, они гошовяшъ и дѣшямъ и себѣ злополучную уча́сшь.

Пріимище, почшенньйшіе Издашели, при семъ случаь искренньйшую благодарносшь за досшавляемую Вами пользу. Да благословишъ Господь Ваши шруды дъйсщвіемъ въ сердцахъ любящихъ Хрисшіанское чшеніе. Есшьли и прежде благочесшивые Ошцы Церкви находили нужнымъ вразумляшь и насшавляшь своихъ современниковъ; шо въ въкъ, въ коемъ мы живемъ, еще нужнье осшерегашь любезныхъ соошечесшвенниковъ ошъ иноземныхъ софизмовъ, вливающихъ въ сердца непримъшный, но шъмъ злъйшій ядъ невърія, кошораго Ошцы наши и при маломъ своемъ просвъщеніи были чужды. Горько слу-

цианы ошъ людей именующихся Хриспан ин, чшо Библія можешъ человѣка свели съ ума. Конечно человѣка, кошорый ро знешъ упошреблящь се для видовъ лицъ рія и корысшолюбія, сведешъ она съ щ но человѣка, признающаго ео за Слою с маго Бога, — человѣка, иувсшвующато з себѣ пороки, кошорыхъ разумомъ и сшат своими преодолѣщь не можешъ, и желат го себѣ спасенія, оно вразумишъ, дасшъ силы дѣдашься лучшимъ и приведешь с шуда, куда она всѣхъ призываешъ вѣрова Распящаго за насъ и искупивдиаго онъ шт вы своею кровію.

### Мидостивые Государь!

#### Влщъ

#### Покорнъйщій слуга

N.

в Октабрд 1823.

Digitized by Google

# огл Авленіе

- - -

двенадцатой части,

| • |
|---|
|   |
| , |
|   |
| • |
| • |
| , |
| • |
|   |
|   |
| • |
| ł |
|   |

Digitized by Google

.

•

•

.

.

•

,

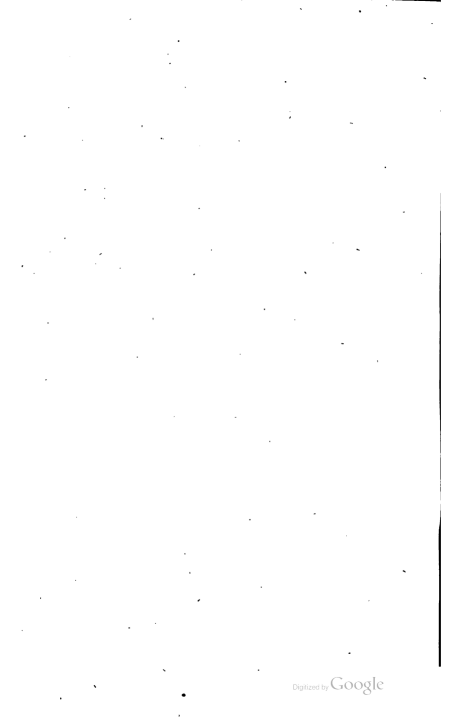
## погръшности

Въ двенадцатой части.

Haneramanos Читать должно: Стран. Строк. 40 — 2. хвялящь . . . . . . . . хвалящь 49 — 1. досшойно . . . . . . . . досшойна 63 — 19. шела .... тела 141 — 2. не бошейсь . . . . . не бойшесь 158 — 23. повинонашься ..... повиноващься 173 — 23. мвсшв .... мвсшв 219 — 18. во всемъ поши .... во всемъ помъ 234 — 24. Іова 21, 14. . . . . . . Іова 12, 14. 186 — З. ближинхъ.... ближнихъ 291 — 16. Псал. 118, 143 . . . . Псал. 118, 149. 298 — 18. подобна ..... подобно З19 - З. свътла ..... евътила

Digitized by Google







This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine of five cents a day is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.

Digitized by Google